Home

Discurso de Abertura do Congresso Liturgico
2011

Imprimir
Imprimir

IGOR MITORAJ, Visita a Maria

IX Convénio Litdrgico Internacional

Bose, 2 Junho 2011

de ENZO BIANCHI

«Quando é que a arte € litirgica? Quando serveifiserviat) a liturgia (cf. Sacrosantum Concilium 123)?»

IX Convénio Litargico Internacional
ARS LITURGICA
A arte ao servico da liturgia

Bose, quinta-feira 2 - sdbado 4 Junho 2011

Mosteiro de Bose
Ufficio nazionale beni culturali ecclesiastici — CEl

Escuta

ENZO BIANCHI, Prior de Bose:

Bose, giovedi 2 giugno 2011
Bose, 2 Junho 2011

Amados Bispos,

estimados professores e relatores,

participantes neste IX Convénio Litdrgico Internacional,

desejo dirigir-vos

a minha calorosa e sincera saudacao: bem-vindos!

A Comissdo Cientifica destes Convénios e a nossa Comunidade, sensivel a quantos participam nesta iniciativa ou a
seguem de perto, quis deter-se uma vez mais sobre o tema «Liturgia e Arte contemporanea», cujo debate tinha ja sido
iniciado no ano passado. Mais especificamente, neste coléquio, designamos o tema por «ars liturgicap e
consequentemente as questfes que levantamos dizem respeito, de forma particular, a capacidade da Arte participar na
Liturgia: Quando é que a Arte é litargica? Quando serve (inserviat) a liturgia (cf. Sacrosantum Concilium 123)?».
Como sempre nos nossos Convénios o tema sera debatido ouvindo vérias opinides, diversas tradicdes e as actuais
investigacdes e experiéncias feitas nas Igrejas Cristas; na Igreja Catdlica mas também nas Igrejas Ortodoxas e nas
Igrejas Reformadas.

Estamos conscientes de que, sobre este tema, existem tensdes, posi¢cdes diversas que por vezes emergem de forma
conflituosa e até inconsequente. Devemos ter consciéncia de que a liturgia, hoje, na Igreja, passou de lugar de
comunhao a lugar de conflito e que existe mesmo uma certa incompreensdo devido a utilizagdo de linguagens nem
sempre consensuais ou percebidas de igual forma por todos. Regista-se ainda, frequentemente, uma certa confuséo,
uma incoeréncia de conceitos e das palavras que estdo na grande tradicdo Cristd e que, sobretudo nas Sagradas
Escrituras, inspiram uma visao cristd da arte e forjam uma liturgia autenticamente crista.

Iniciamos, por isso, 0 Convénio com uma reflexdo sobre o "sacro", termo e conceito que nos ultimos dois decénios
voltou a estar em discussdo no debate litirgico, quase de forma obsessiva, se bem que - e deve ser reconhecido -
guase nunca tenha sido defenido com precisédo o seu verdadeiro contetdo que, deve ser, em qualquer caso, coerente
com o mistério revelado e celebrado. No inicio dos nossos trabalhos quero, desde logo, procurar clarificar o termo, para
ajudar a ouvir e a dialogar sobre este assunto.

Na constituicdo Sacrosanctum Concilium existem, sobre este tema, indicacfes, infelizmente, ndo suficientemente

meditadas, antes, muitas vezes esquecidas (nn. 122-130). Nestes capitulos chega-se a definir como ministerium» (n.
122) a relagdo entre arte e liturgia, indicando que a arte é essencial a liturgia, mas que é «ministra», esta ao servigo da

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni_liturgici_internazionali/2011/CLI2011.jpg
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni_liturgici_internazionali/2011/CLI2011.jpg
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/pt/acolhimento/convenios/liturgicos/1157-2011-ars-liturgica
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/pt/acolhimento/convenios/liturgicos/1157-2011-ars-liturgica
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/pt/acolhimento/convenios/liturgicos/1157-2011-ars-liturgica
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/pt/acolhimento/convenios/liturgicos/1157-2011-ars-liturgica
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni_liturgici_internazionali/2011/IMG_8007Enzo.jpg
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni_liturgici_internazionali/2011/IMG_8007Enzo.jpg

liturgia, logo ndo € parte constitutiva; deve ser capaz de operar um dinamismo desde o "mistério” revelado ao mistério
celebrado.

Assim, sendo definida como «sacra» a liturgia, também se dizacra» a arte que entra na liturgia. Contudo, hoje, convém
especificd-lo melhor; deve-se, primeiro, distinguir arte religiosa, que tem por objecto @ mundo da religido» de arte

litdrgica crista, porque também a arte religiosa — e ndo apenas a profana! — pode néo ser idénea para ser colocada num
lugar litdrgico, ainda que seja nobre; pode ndo ser adequada a concelebrar, ainda que desperte emocoes da esfera
religiosa! Henri Matisse, surpreendendo muitos, pode, justamente, afirmar: ¥oda a minha obra é religiosa, mas nem toda
pode estar numa Igreja Crista».

Neste sentido vale a pena reflectir seriamente sobre o termo sacro» que aparece muitas vezes no Sacrosanctum
Concilium; pelo menos 15 vezes nos nuameros 122-130. No n. 122 esta escrito: kntre as mais nobres actividades do
género humano contam-se, por direito, as Belas Artes, sobretudo a arte religiosa e no seu cume, a arte sacra (
praesertim autem ars religiosa eiusdemque culmen, ars nempe sacra)», € 0 mesmo paragrafo sublinha como as obras
artisticas devem responder "a fé, a piedade e as normas religiosamente enunciadas" e serem adequadas ao uso sacro (
ad usum sacrum idonea haberentur)».

Lendo com atencdo as inlUmeras passagens em que aparece o termo gacro/a», percebemos como este adjectivo pode
ser sempre substituido pelo termo ktargico/a» e que o seu uso parece estar mais ligado a uma tradicédo de linguagem do
que a um significado especifico. E por isso necessario cautela e discernimento quando se usa a palavra gacro/a»: ela
ndo deve ser usada indiscriminadamente na liturgia crista para evitar desvios que correm o risco de desfigurar o mistério
cristdo, mesmo na sua celebracéo.

Podemos entdo, de forma sintética, desenhar e precisar uma fenomenologia do sacro? Antes de tudo, sacro» pode
indicar uma realidade a parte, uma realidade distinta do habitual, do quotidiano. Para a Eucaristia, por exemplo, usamos
um calice destinado apenas ao uso litdrgico, do qual ndo se faz uso quotidiano, a mesa: o céalice ndo é um copo comum!
(Isto nao significa que a Eucaristia ndo possa ser celebrada - como em ocasifes especiais ja aconteceu - com um copo
comum, de mesa). Quando as coisas, 0s objectos, 0s espacos, séo reservados e destinados a liturgia, entdo, dizem-se
«sacros» (espago sacro, calice sagrado...), mas podiam-se definir simplesmente comolitdrgicos".

Mas o sacro nas religides esta ligado a transcendéncia, ao Divino, ao "totalmente outro”. Deus € sacro, a sua Palavra é

sacra, a Biblia é sacra. De facto, por fidelidade a veritas hebraica deveria falar-se de "santidade" (qadosh — qodesh): «
Deus é trés vezes Santo (Qadosh, gadosh, gadosh: Is 6,3), os livros que contém a Palavra de Deus sdo Santos, logo

Santa Biblia, livros Santos...

Poderemos contudo resumir o gacro» no comportamento do homem; o gentido do sacro» como um sentimento de
reveréncia, de timor Domini. Este € o Unico e verdadeiro «sentido do sacro», disposicdo interior absolutamente
necessaria na vida de fé crista e por isso fundamental na celebracao litdrgica. O timor Domini ndo é ser esmagado pelo
tremendum e pelo fascinosum mas € atitude de respeito, de consciéncia da presenca de Deus e da sua gléria. E, no
entanto, preciso estar atento a linguagem estereotipada, habitual na tradicdo, mas muitas vezes sinénimo, ndo neutro,
de outros termos.

O cristao deve estar consciente da transformagéo que a Encarnagéo introduziu em relacéo a todo o culto que se cumpre

perante o Deus Unico e vivo revelado (exeghésato: Jo 1,18), por Jesus Cristo. Como escreveu Yves Congar, JesUs «
transformou por completo o regime de sacralizagao instituido em Israel ... Trata-se de pessoas, lugares, templos, Jesls

aboliu de forma resoluta a separagdo entre um pretenso sacro e um pretenso profano!» (8ituation du sacré en régime

chrétien», in Y. Congar — J. P. Jossua [da responsabilidade de], La liturgie aprés Vatican Il, Cerf, Paris 1967, pp. 388-

389). Existe, de facto, em Jesus, uma critica ao sacro da economia cultual de Israel que se insere na logica da tradi¢cdo

profética e que chega a ndo reconhecer qualquer sacralidade ao Templo e aos seus sacerdotes: toda a sacralidade

concentra-se ha pessoa adoravel de Jesus - 0 Kyrios.

Sim, em JesuUs, 0 sacro» dos templos, lugares, pessoas, accoes, deu lugar a santificacdo de toda a existéncia. JesUs
néo rejeitou o culto, nem quis uma comunidade a-ritual, uma comunidade que ndo conhece a liturgia e os seus lugares e
os seus templos: o Homem né&o pode viver e humanizar-se sem acc¢des simbdlicas, sem ritos; ndo é possivel uma fé em
Deus, uma relacdo com Ele sem sinais exteriores, sem liturgia. Mas JesUs quis que o0s ritos, as liturgias fossem
inspiracdo e confirmacédo da forma de existéncia do crente.

Baptismo, Eucaristia, Imposicdo das maos, oracdo, pertencem ao agir de JesUs e sdo constitutivos da Igreja, logo
absolutamente essenciais a vida cristd. Mas estes ritos ndo bastam por si, porque para serem salvificos devem originar
uma existéncia crista "outra", santa, conforme a de Jesus e a vontade de Deus. E, de facto, o juizo de salvacdo e da
perdicdo caird sobre a existéncia humana, sobre o ethos do servico ao proximo, sobre o viver ou ndo viver o

mandamento novo de Jesus, 0 mandamento ultimo e definitivo (cf. Jo 13,34; 15,12).

Porque também a liturgia terrena acabara e deixara lugar sé ao agape, mas donec veniat» (1Cor 11,26) resta essencial
uma accdo na fé, restam essenciais 0s sinais, as palavras, as experiéncias que, orientadas ao 4gape, sejam capazes de
gerar o fruto do agape. Estas accoes, estes templos e espacos a ele ligados séo "litirgicos" e ndo sdo "sacros" no
sentido da fenomenologia sacra das diversas religides: devem estar de acordo com as exigéncias da liturgia que é
adoracéo, temor, memorial de Deus e da sua salvacéo.

Mas depois de definirmos com preciséo o sacro procuremos também caracterizar melhor a relacéo entre arte e liturgia;
ou melhor, interroguemo-nos sobre arte litirgica, ndo esquecendo que no espaco cristdo € sobretudo a acc¢do litirgica

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



gue deve ser uma obra de arte. A primeira beleza epifanica deve ser encontrada na acgéo litirgica, na celebragéo, para
a qual sdo convocadas as obras de arte que ndo constituem apenas um cenario para a liturgia mas participam nela -
direi mesmo - que concelebram. Por exemplo, para que uma liturgia Cistercience seja uma obra de arte é necessaria
uma Igreja Cistercience, isto €, uma arquitectura como a de Trois Soeurs de Provence (as Abadias de Sénanque,
Thoronet e Silvacane) ou uma arquitectura contemporanea como a de Novi DvQr na Republica Checa, mas que seja
Cistercience. Assim como, para dar espago as chamadas "devocdes" e ndo a liturgia, € necessdaria uma Igreja com
altares laterais onde se possa venerar as imagens dos santos, ou entdo um espaco retirado onde se possa rezar na
penumbra de forma solitéria, etsi assemblea non daretur», «como se a assembleia ndo existisse». Ambas sao igrejas,
ambas podem ser obras de arte mas uma € arte litirgica e a outra é arte ao servi¢o das devocdes!

Portanto a liturgia necessita da arte, seja enquanto liturgia da encarnacédo seja porque ndo se pode conceber uma
liturgia sem arte. A liturgia confessa a transfiguracéo da realidade e a arte é capaz de evocar, de forma particular, esta
transformacao, de fazer alusdo a este processo de metamorfose que tem como sujeito o Espirito Santo. E pois verdade
gue a liturgia precisa da linguagem da arte, expressa na arquitectura, na escultura, na pintura, nos vitrais, na musica. Ao
mesmo tempo, a liturgia cristd deve discernir e julgar quais as obras de arte que podem entrar nela e serem
concelebrantes, serem mistagogicas, conduzindo-nos ao mistério de Cristo; ou entdo deve avaliar se, a contrario, as
obras de arte constituem uma contradicdo, um impedimento a liturgia.

Convém ndo esquecer - como disse anteriormente - que existe uma arte religiosa, por vezes extraordinaria, que pode
ndo ser adequada, pode nado ter competéncia para entrar na liturgia. Hoje reina muita confusdo sobre o assunto e por
isso nos aventuramos muito facilmente por caminhos de experimentacdo e de improvisacdo, mas esta forma de
proceder contradiz o estauto da liturgia cristd. E preciso portanto recordar que uma coisa é arte religiosa, também crist3,
e outra € arte cristd litirgica: esta Ultima é avaliada a partir da sua capacidade mistagogica, isto &, torna-se arte litargica
a arte que é capaz de ser sinal, de evocar, de narrrar 0 mistério que se celebra. Ha obras religiosas que néo estdo em
condi¢des de estar ao servi¢co da opus Dei, assim como existem obras que estdo ao servico da liturgia mas ndo estdo
colocadas onde a liturgia o exige. Aqui €, de facto, decisiva a capacidade de discernimento!

Mas a Arte Litargica deve também ser julgada a partir da sua possibilidade de ser lida, percebida e acolhida por parte da
Assembleia que, com a arte, celebra o mistério. Se as obras de arte ndo séo lidas, se ndo sdo acolhidas como
concelebrantes, se chegam mesmo a disturbar a assembleia celebrante entdo é preciso ter a coragem e a forga para as
retirar do espaco celebrativo. Quanta violéncia é infelizmente feita ao povo de Deus, veiculada por obras de arte que
nao participam na comunhdo em que se acredita mas que o crente deve também sentir.... segundo o0 meu modesto
pensamento, estes sdo os dois critérios que se devem ter presentes para julgar uma obra de arte como litlrgica, como
apta a concelebrar.

Podemos perguntar-nos: qual deve ser o objectivo da arte quando participa na liturgia? Com a sua beleza - beleza da
matéria e da arte humana - é chamada a narrar a beleza da presenca e da acc¢éo do Senhor vivo, per quem haec omnia,
Domine, semper bona — e neste bona esta incluido também pulchra... — creas, sanctificas, vivificas, benedicis, et
praestas nobis» («Através d'Ele, Tu, O Deus que sempre criaste todas as coisas boas, as santificas, as vivificas, as
bendizes e no-las das»: Preghiera Eucaristica ). Simbolos e arte testemunham a conviccdo que o invisivel existe, que a
liturgia € uma janela aberta sobre o invisivel, que o crente quer habituar-se a ver o invisivel (cf. Heb 11,27), para
permanecer solido num mundo em que o visivel parece ser a Unica possibilidade de leitura. Num mundo limitado ao
visivel e por consequéncia ao empirico, simbolos e arte pedem para ser lidos, para estarem presentes para ajudar o0s
Homens a uma compreensdo mais pofunda e total da sua vocacéao.

Dito de outra forma, o problema é que simbdlica, que linguagem e imaginario simbdlico pode activar o desejo espiritual
do homem actual e abrir a sua mente e 0 seu imaginario para o eschaton e para o eterno, coisa dificil por si, e hoje
muito mais para 0 homem contemporaneo sempre a correr e «a fugir». Esta simbdlica (e arte) na liturgia deve ter como
fim suscitar a capacidade de gratuidade e de contemplacdo, ndo de consumo ou de posse; deve saber introduzir-nos na
experiéncia do mistério que ndo é, de facto, incognoscivel, mas é aquela pelo qual o interesse e a procura ndo se
esgotam nunca, mesmo quando se 0 conhece parcialmente: o mistério, de facto, e em particular o mistério de Deus,
torna-se cada vez mais interessante, sedutor, capaz de conduzir a si, na medida em que dele nos aproximamos
progressivamente e conhecemos qualquer coisa.

Deve também ser reconhecido com clareza: a beleza dos simbolos e da arte na liturgia deve ser sempre revelativa de
Deus, da sua acc¢édo, do seu amor fiel pela criacdo e pela humanidade inteira; a0 mesmo tempo, contudo, ela exige da
parte do crente um caminho de discernimento, um caminho ascético que ndo acaba, um caminho de procura do sentido
inscrito em cada beleza, que evoca sempre Deus, Ele que é speciei generator», «autor da beleza» (Sap 13,3). Nenhuma
negacdo, nenhuma desconfianca sobre a matéria, sobre as criaturas deste mundo, sobre as obras das maos do
Homem. Pelo contrério, implica uma ascese rigorosa para que na experiéncia da realidade sensivel sejamos capazes de
discernir as realidades invisiveis e eternas (cf. 2Cor 4,18). Escreveu Bernardo de Clairvaux: Beus € invisivel mas quis
“mostrar-se” na carne e “viver como um homem entre os homens” (cf. Bar 3,38), porque os hoemens, criaturas de carne,
ndo podiam amar sendo na carne. S6 assim as podia conduzir ao amor que d4 a salvacdo, ao amor pela sua pessoa» (
Discurso sobre o Céantico dos Cénticos 20,6 [SC 431, p. 138]).

Sim, é necesséaria uma grande disciplina e uma constante educacdo de cada cristdo, para que possa perceber a

verdadeira beleza na arte que, se auténtica, ensina, faz memodria, emociona, plasma o proprio cristdo que podera
exclamar: amator factus sum pulchritudinis eius» (enamorei-me da sua beleza) (Sap 8,2). E nds devemos crer, com a

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



tradicdo crista oriental que a arte ndo pode apenas narrar o agere Dei, mas pode também reflectir-se no cristdo que a Ié
e que a habita, transfigurando-o de gléria em gléria, a imagem d'Aquele que é a fonte de cada beleza (cf. 2Cor 3,17-18).

Ele experimentara assim a verdade das palavras do profeta Isaias: ®ominus erit pulchritudo tua» (O teu Deus sera o teu
esplendor) (Is 60,19).

Enzo Bianchi

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4



