Ospitalita monastica e riconciliazione delle
Chiese

Stampa
Stampa

XXV Convegno ecumenico internazionale di spiritualita ortodossa
IL DONO DELL'OSPITALITA
Monastero di Bose, 6-9 settembre 2017
in collaborazione con le Chiese ortodosse

Sequi i lavori su r)

9 settembre 2017
Articolo pubblicato su L'Osservatore Romano
tratto dall'intervento di fr. Aloise di Taizé: Ospitalita monastica e riconciliazione delle Chiese

E con parole molto semplici che la nostra Regola di Taizé parla dell’ospitalita, sono parole che provengono direttamente
dal Vangelo: «In un ospite, € il Cristo stesso che dobbiamo ricevere». In un altro capitolo dellaRegola, fratel Roger
aggiunge: «Ama il tuo prossimo qualunque ne sia la visione religiosa o ideologica». Questo invito a un’ampia accoglienza,
offerta a tutti senza distinzione, € in consonanza con la Regola di san Benedetto e tutta la tradizione monastica, orientale
e occidentale. Pone la nostra ancora giovane comunita nella tradizione dei monasteri le cui porte sono sempre aperte.

Quanti pellegrini che vanno in un monastero sono colpiti dall’'accoglienza che ricevono, un’accoglienza che non pone
domande preliminari, come pure non richiede risposte fatte. Il pellegrino, se ne ha bisogno, € ascoltato pazientemente e
senza alcun giudizio. Egli viene accolto innanzitutto nella preghiera comune. Puo ripartire con il cuore e la mente
rinnovati e rinfrescati.

Questo mi spinge a porre una prima domanda nella prospettiva della riconciliazione delle chiese: se coloro che vivono
una vocazione monastica si trovano, pur essendo di diverse tradizioni, cosi vicini nella visione del loro ministero
d’accoglienza — cioé discernere Cristo in ogni ospite — non sono forse in questo modo invitati a creare maggiori legami
tra le rispettive chiese a cui appartengono? A causa della grande vicinanza che esiste tra loro, la ricerca della
riconciliazione delle chiese non sta forse al cuore stesso della loro vocazione?

A Taizé, l'ospitalita si € sviluppata in tappe piuttosto diverse. Esse sono tuttavia unite da un legame profondo: fratel
Roger era convinto che Dio fosse presente in ogni persona che incontrava, anche se questa non ne era consapevole.
Era questo che lo portava a spalancare le porte del suo cuore e della sua casa. All'inizio della seconda guerra mondiale,
guando era ancora solo a Taizé, riceveva gia coloro che in quel momento ne avevano piu bisogno, rifugiati che
fuggivano, soprattutto ebrei che nascondeva per alcuni giorni. Non chiedeva loro chi erano, bastava dicessero solo il
nome.

Piu tardi negli anni, altri rifugiati sono stati accolti e fratel Roger li ha alloggiati in case del nostro villaggio borgognone:
vedove vietnamite che fuggivano con i propri figli il regime del loro paese, una famiglia di Sarajevo dopo la guerra che
aveva distrutto la loro citta, un’altra famiglia dal Rwanda, della quale diversi suoi componenti erano stati massacrati dal
genaocidio.

Dopo la morte di fratel Roger noi abbiamo continuato. Attualmente alloggiamo tre famiglie dell'lraq e della Siria, come
anche giovani uomini provenienti da Sudan, Eritrea, Afghanistan. Posso testimoniare che riceviamo da loro piu di quanto
offriamo. Hanno conosciuto tante prove e per questo ci stimolano ad affrontare coraggiosamente le nostre difficolta.
Accoglierli rende i nostri cuori piu aperti. Spesso ripeto loro, che siano cristiani 0 musulmani: &€ Dio che vi ha mandati a
noi.

Subito dopo la seconda guerra mondiale, quando la comunita nasceva e muoveva i suoi primi passi, coloro che nella
regione di Taizé avevano piu bisogno d’accoglienza erano i bambini le cui famiglie erano state distrutte dagli eventi.
Fratel Roger non ha esitato a raccoglierne una ventina e ha chiamato una sua sorella, ancora nubile, a venire a vivere
con loro. Ella si &€ presa cura di essi fino alla maggiore eta e al loro ingresso nella vita adulta. Questi ragazzi formavano
come una famiglia, molto vicina alla comunita, molto amata dai fratelli. Forse & questa accoglienza di bambini in difficolta
che ha preparato la comunita a offrire piu tardi I'ospitalita a un gran numero di giovani.

A poco a poco, a partire dalla fine degli anni Sessanta, i giovani hanno incominciato a trascorrere qualche giorno vicino
alla comunita, sempre piu numerosi, di Paesi sempre piu diversi, portando con sé le loro inquietudini, talvolta le loro
utopie, ma anche una grande generosita. Fratel Roger ha colto le loro speranze, ha prestato loro un orecchio attento e

Monastero di Bose - Pagina 1 di 3


https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/2017-dono-ospitalita
https://monasterodibose.it//ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/2017-dono-ospitalita
https://monasterodibose.it//ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/2017-dono-ospitalita
https://monasterodibose.it//https://www.facebook.com/CEISO.bose/
https://monasterodibose.it//https://www.facebook.com/CEISO.bose/
https://monasterodibose.it//https://www.facebook.com/CEISO.bose/

ha chiesto ai fratelli di dare a essi una grande accoglienza, anche se le condizioni materiali erano povere. Egli diceva:
«Accogliamo per la preghiera, ma diamo da mangiare a ogni pellegrino, anche solo una scodella di riso». Per questa
accoglienza, fratel Roger non voleva che i muri della chiesa costituissero un limite. Cosi un giorno del 1971 la facciata
della nostra chiesa fu demolita per consentire un ampliamento che permettesse la partecipazione di tutti alla preghiera
comune. Piu tardi, I'apertura dei confini dell’Europa orientale ha fatto raddoppiare il numero dei giovani richiedendo un
ulteriore ampliamento della chiesa.

L'ospitalita ricevuta allarga i cuori. L'accoglienza alla preghiera comune orienta lo sguardo di tutti verso cio che ci supera,
verso Colui che € al di la di tutto. E questo pud avere conseguenze inaspettate. Durante le guerre nella ex Jugoslavia,
giovani croati e giovani serbi si sono trovati insieme sulla nostra collina. Non era sempre semplice. Ma essere accolti con
molti giovani provenienti da altri paesi, senza la necessita di giustificarsi o di difendere delle posizioni, permetteva loro di
aprirsi gradualmente l'uno all’altro e persino scoprirsi amici. In questi ultimissimi anni, giovani russi e giovani ucraini,
talvolta numerosi a Taizé, fanno un’esperienza simile.

Tutti questi giovani che accogliamo, non abbiamo mai voluto organizzarli in un movimento che facesse riferimento alla
nostra comunita, preferiamo piuttosto accompagnarli quando tornano a casa loro, aiutandoli nel trovare come
concretizzare la loro fede con un impegno della loro vita nelle proprie parrocchie, citta e quartieri. Questo ci ha portato,
ormai da molti anni, a organizzare riunioni di giovani in grandi citta, incontri europei e ora anche incontri in altri continenti.
Una delle specificita di questi incontri € l'ospitalitd delle famiglie. | giovani provenienti da diversi paesi si riuniscono non
solo tra di loro, ma ogni mattina pregano e poi vivono uno scambio con le persone della parrocchia presso le quali sono
alloggiati. Offrendo ospitalita, gli adulti fanno crescere la fiducia tra le generazioni. E un po’ come se l'ospitalita praticata
nei monasteri fosse estesa a migliaia di famiglie. Che queste aprano le loro porte a giovani che non conoscono e che
forse non parlano la loro lingua, in un tempo in cui spesso si ha paura dei forestieri, mette in luce la vocazione della
chiesa a essere luogo di comunione.

Come a Taizé, anche durante questi incontri I'accoglienza generosa favorisce una comprensione piu profonda tra i
popoli. A volte vediamo operarsi notevoli cambiamenti di mentalita, delle persone passano dalla diffidenza alla fiducia,
delle riconciliazioni che si compiono. Per esempio, durante due incontri latinoamericani di giovani, nel 2007 in Bolivia e
nel 2010 in Cile, quanti malintesi tra questi due paesi hanno potuto dissiparsi nel cuore dei giovani. Nel 2012, durante un
incontro africano a Kigali, quante paure reciproche sono scomparse tra giovani rwandesi e congolesi.

L'ospitalita allarga i cuori, per questo essa € un cammino di riconciliazione delle Chiese. A Taizé, quando ci incontriamo
tre volte al giorno nella Chiesa della Riconciliazione, la preghiera della nostra comunita riunisce giovani cattolici,
protestanti e ortodossi. Per una settimana, i giovani condividono non solo la loro vita quotidiana, i pasti, i servizi, ma
soprattutto la nostra preghiera comune. Siamo sorpresi nel constatare che si sentono profondamente uniti senza
abbassare la loro fede al minimo denominatore comune e nemmeno livellare i loro valori. Si stabilisce un’armonia tra
persone che appartengono a confessioni e culture differenti. Come & possibile? L'ospitalita che ricevono e la preghiera
comune celebrata sotto un medesimo tetto permettono loro di fare un’esperienza di comunione. Allora i cuori Si
stupiscono, si aprono. Gli ospiti si chiedono quale sia la causa del legame che li unisce. Alcuni finiscono per trovare in
Dio la fonte di un’unita che non ha confini.

Mi pare che qualcosa di simile capiti a Bose. Se I'ospitalita di una comunita monastica consente di anticipare I'unita, di
vedere gia un'immagine della riconciliazione delle chiese, perché non dovrebbe essere possibile altrove? Mi capita
spesso di dire, pensando ai cristiani ancora divisi: senza ritardi, mettiamoci sotto lo stesso tetto. Offriamoci
reciprocamente l'ospitalita. Accogliamo gli altri e lasciamoci accogliere dagli altri anche senza aspettare che tutti i punti di
vista siano pienamente armonizzati. Non €& forse giunto il momento di dare priorita alla nostra comune identita
battesimale? In tutte le chiese & stata posta come prima cosa l'identita confessionale. Ci si definisce cattolico,
protestante o ortodosso. In realta, € l'identita battesimale che deve avere la priorita. «Voi infatti siete morti e la vostra vita
e nascosta con Cristo in Dio!» (Colossesi, 3, 3).

Cristo dona I'unita quando e come vuole. Ma ancora bisogna ricevere questo dono. Se non ci mettiamo insieme, come
puo farci il dono dell'unita? E quando erano uniti sotto lo stesso tetto nella sala superiore a Gerusalemme che gli apostoli
e Maria, e alcuni altri uomini e donne hanno ricevuto il dono dello Spirito santo. L’ospitalita & veramente importante. E
guando siamo insieme, ospiti gli uni degli altri, che lo Spirito santo viene a unirci. Come possiamo metterci sotto uno
stesso tetto nella vita di tutti i giorni? Facendo insieme tutto cid che pud essere fatto insieme: studio della Bibbia, lavoro
sociale e pastorale, catechesi; e non fare piu nulla senza tenere conto degli altri. Riunendo gli organismi che si
adoperano nel fare le stesse cose. Compiendo insieme dei gesti di solidarieta di fronte alla miseria degli altri, ai problemi
nascosti, alla situazione dei migranti, alla povertd materiale e a qualsiasi altra sofferenza, alla salvaguardia
dell’lambiente. Trovarci insieme piu spesso alla presenza di Dio nell'ascolto della sua Parola, nel silenzio e la lode. In
molte citta, la cattedrale o la chiesa principale non potrebbero diventare un simbolo di questa reciproca ospitalita, una
casa di preghiera comune per tutti i cristiani del luogo?

Vorrei fare un ulteriore passo e dire che l'ospitalita non & solo I'accoglienza reciproca sotto un medesimo tetto.
L'ospitalita va piu in profondita, € anche I'accoglienza reciproca dei doni degli altri, fin dentro il nostro cuore e nella nostra
mente. Come I'ha espresso Papa Francesco, «non si tratta solamente di ricevere informazioni sugli altri per conoscerli
meglio, ma di raccogliere quello che lo Spirito ha seminato in loro come un dono anche per noi» (Evangelii gaudium,
246). Durante la sua visita in Svezia, in occasione del cinquecentesimo anniversario della Riforma protestante, il Papa lo
ha ribadito in altro modo. Nella preghiera pronunciata nella cattedrale di Lund, ha espresso queste parole: «Spirito santo,

Monastero di Bose - Pagina 2 di 3



donaci di riconoscere con gioia i doni che sono giunti alla Chiesa dalla Riforma». Mi ha molto colpito partecipare a quella
celebrazione. Nei mesi che seguirono mi sono chiesto come associarmi personalmente a questa preghiera di gratitudine.
Provenendo da una famiglia cattolica, quali sono i doni delle altre chiese che ho accolto dentro di me e per cui
ringraziare Dio?

Custodisco un ricordo indimenticabile dei pellegrinaggi che abbiamo fatto con dei giovani a Costantinopoli, per celebrare
I'Epifania, e a Mosca, Kiev e Leopoli, Minsk, Bucarest, per celebrare la Pasqua. Le celebrazioni dei cristiani d’Oriente ci
immergono nell’adorazione di Dio. Con la loro solennita, la loro bellezza, esprimono il mistero di Dio che ci supera
infinitamente e che tuttavia € vicino. La fede incrollabile dei cristiani d’Oriente nella risurrezione di Cristo e nella presenza
dello Spirito santo hanno rafforzato la mia. E ringrazio Dio per la forza che vi trovano e che ha permesso loro di
attraversare decenni di sofferenza nei secoli passati e di stare saldi nelle attuali avversita, specialmente in Medio oriente.
E una grande gioia accogliere numerosi gruppi di giovani ortodossi a Taizé. Spesso sono accompagnati da un prete e la
divina liturgia & celebrata nella chiesa del nostro villaggio. Mi piace parteciparvi e lasciarmi accogliere nella loro
preghiera.

E quali sono i doni delle chiese della Riforma che ho scoperto accanto a fratel Roger e ai primi fratelli della nostra
comunita, doni che sono diventati vitali per la mia fede? In quest’anno che segna il cinquecentesimo anniversario della
Riforma protestante, vorrei citarne quattro: il primato della Scrittura; I'affermazione che I'amore di Dio € incondizionato; il
richiamo che tutti i credenti possono vivere una comunione personale con Dio e che coloro che hanno un ministero nella
Chiesa sono al servizio di quella relazione personale di ogni credente con Dio; e infine la liberta di coscienza.

Continuando con i miei fratelli la riflessione sulla preghiera di ringraziamento del Papa a Lund, ci siamo posti la
domanda: quelle parole del Papa non richiedono forse una risposta? L'accoglienza del Papa ai doni della Riforma non
potrebbe essere un invito ai protestanti a offrire una medesima accoglienza ai doni della Chiesa cattolica? Non
potrebbero lodare Dio specialmente per la capacita della Chiesa cattolica di rendere visibile I'universalita della Chiesa?

Non posso concludere questa riflessione sull’'ospitalita senza toccare una questione difficile. Le chiese che sottolineano
che l'unita della fede e I'accordo sui ministeri sono necessari per ricevere insieme la comunione non dovrebbero cercare
come dare altrettanto peso all'accordo sull’amore fraterno? Non potrebbero allora offrire il piu ampiamente possibile
I'ospitalita eucaristica a coloro che manifestano il desiderio di unita e che credono nella presenza reale di Cristo? Non
dovremmo arrivare a considerare che I'Eucaristia non € solo il vertice dell'unita, ma ne & anche il suo cammino?

L'amore fraterno e I'ospitalita richiedono un grande lavoro interiore. Oggi la nostra comunita raccoglie in una medesima
vita comune un centinaio di uomini la cui diversita &€ sempre piu grande: la diversita delle nostre origini confessionali,
inizialmente protestanti, piu tardi cattolica, e anche la diversita delle nostre culture d’origine, poiché abbiamo fratelli di
tutti i continenti. Inoltre, qualche volta ci € data la gioia d’accogliere tra noi per un po’ di tempo un monaco ortodosso.
Questa diversita ci pone nella condizione di sapere che la vita fraterna non € sempre evidente. Accogliere I'altro — il
fratello o la sorella della stessa comunita come il fratello o la sorella di un’altra confessione — per offrirgli ospitalita nel
nostro cuore presuppone una lotta. Per trovare sempre il silenzio interiore, la pace del cuore, si deve dire e ripetere a Dio
la preghiera del salmo: «Tieni unito il mio cuore perché ti adori» $almi, 85, 11).

Monastero di Bose - Pagina 3 di 3



