Cenobio ed eremo nel monachesimo occidentale

Stampa
Stampa

XVIII Convegno Ecumenico Internazionale

XVIII Convegno Ecumenico Internazionale di spiritualita ortodossa
COMUNIONE E SOLITUDINE NELLA TRADIZIONE ORTODOSSA
Bose, 7-10 settembre 2011

in collaborazione con le Chiese Ortodosse

L'OSSERVATORE ROMANO, 10 settembre 2010

Pubblichiamo stralci della relazione Comunita ed eremo nella tradizione monastica occidentale tenuta giovedi dall'abate
di Scourmont al Convegno ecumenico internazionale di spiritualith ortodossa in corso al monastero di Bose.

di ARMAND VEILLEUX

Il Vangelo si e diffuso in Occidente, come del resto in Oriente, utilizzando i mezzi di comunicazione dell'lmpero romano,
che era una federazione di "citta". Questo spiega perché il cristianesimo & stato, al tempo delle origini, soprattutto una
religione urbana. Si puo parlare della Chiesa di Cartagine e di Roma come si parlava della Chiesa di Corinto, di Antiochia
o di Efeso. Bisognera attendere la caduta dell'lmpero romano e le invasioni dei barbari per assistere a una vera e propria
evangelizzazione delle campagne. E evidente dunque che l'ascesi cristiana & stata vissuta, nel corso dei primi secoli,
non soltanto al cuore delle citta, ma all'interno delle famiglie. La vita delle vergini e delle vedove, ma anche degli asceti di
sesso maschile, effettivamente meno numerosi, si svolgeva in una relativa solitudine nella loro casa privata, non senza
una comunione costante, soprattutto nella liturgia, con la Chiesa locale. E I'epoca di Tertulliano e di Cipriano, che si
possono considerare i padri dell'ascetismo occidentale.

Questo ascetismo nelle prime generazioni era prevalentemente femminile, perché gli uomini, per assolvere i loro doveri
militari in seno all'esercito romano, dovevano praticare i riti della religione pagana ufficiale, e spesso ricevevano il
battesimo solo in etad avanzata o addirittura sul letto di morte, molto tempo dopo che le loro spose, sorelle e figlie si erano
fatte cristiane. Ma a partire dal iv secolo si sviluppa in Occidente un monachesimo maschile caratterizzato da grandi
personalita, uomini che saranno, nella loro vita personale, volta a volta eremiti, poi fondatori di cenobi, prima di diventare
vescovi e fondatori di monasteri clericali. Le comunita che essi fondano, d'altro canto, coniugano armoniosamente
solitudine, vita comunitaria e attivita missionaria. Si pensi a un Martino di Tours e a un llario di Poitiers, cosi come alla
fondazione di Ligugé nel 361 e a quella di Marmoutiers nel 371. Nel loro caso, parlare di eremitismo o di cenobitismo
sarebbe un anacronismo: a seconda delle tappe della loro conversione personale, essi passano dalla solitudine alla vita
comunitaria; e quest'ultima, a seconda delle necessita, viene vissuta in una grande solitudine o nell'attivita missionaria.
Sant'Onorato sbarca intorno al 410 sull'isola di Lérins, descritta come horror solitudinis, ma in essa viene ben presto
raggiunto da numerosi compagni. Qualche tempo dopo Cassiano tenta invece di riorganizzare la vita cenobitica gia
esistente a Marsiglia, su invito del vescovo Castore, ma la sua nostalgia del monachesimo egiziano conosciuto vent'anni
prima lo porta a dare al suo insegnamento un orientamento nettamente eremitico in un contesto cenobitico.

La caduta dell'lmpero romano e l'arrivo dei barbari segnano l'inizio del processo di conversione delle campagne. Quando
Teodorico, re degli Ostrogoti, prende il potere a Roma, nel 493, si apre di nuovo un piccolo spiraglio di civilta. Egli si
circonda di collaboratori di grande qualita, come Boezio e Cassiodoro, e la sua apertura alla tradizione romana permette
la comparsa nella Chiesa della rinascita gelasiana. E nella congiuntura di questo brevissimo periodo di rinnovamento
ecclesiale e sociale che un autore sconosciuto scrive la Regula Magisteri, e tra gli studenti che venivano ancora mandati
dai genitori a Roma per la formazione c'é un giovane di Norcia, un Benedictus vir, come lo chiamera Gregorio Magno
due secoli dopo. In questo contesto romano, la differenza tra le forme di vita & chiara. Benedetto conosce gli eremiti, ma
scrive una regola per cenobiti. La vita eremitica per la quale nutre stima & quella di chi fa I'eremita dopo essersi formato
a lungo in seno alla vita comunitaria. Questo tipo di monachesimo, chiaramente cenobitico, comincia a diffondersi in
Italia. Ma i barbari dilagano nell'lmpero con un'ondata di nuove invasioni. Il monastero di Montecassino viene distrutto nel
573, e nulla rimane dei monasteri fondati personalmente da Benedetto, a parte la sua Regola, che viene utilizzata da
alcune piccole comunita disperse. Di essa viene a conoscenza molto piu tardi Papa Gregorio i (590-604), che non
soltanto consegna ai posteri I'eredita del Benedictus vir di Subiaco e di Montecassino, raccontandone la Vita nel secondo
libro dei Dialoghi, ma invia monaci romani a evangelizzare I'Inghilterra.

Questa rifondazione del monachesimo benedettino da parte di Gregorio Magno conferisce da quel momento al
monachesimo occidentale un orientamento chiaramente cenobitico, con l'aggiunta di un accento missionario. Tale

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2010/CEIS02010ITA.png
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2010/CEIS02010ITA.png
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1085-2010-comunione-solitudine
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1085-2010-comunione-solitudine
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1085-2010-comunione-solitudine

prevalenza del cenobitismo come forma organizzata di monachesimo viene fortemente accentuata due secoli dopo dalla
riforma carolingia, che impone una regola monastica unica per tutti i monasteri dell'lmpero, mentre, fino a quell'’epoca, la
maggior parte delle comunita monastiche trovava il proprio nutrimento spirituale nel ricorso a diverse regole, ivi
compresa quella di san Colombano, anche se quella di san Benedetto si era di fatto progressivamente imposta nella
prassi, per il suo valore intrinseco.

La riforma carolingia ha avuto comunque il merito di distinguere, accanto all'ordo canonicus e all'ordo monasticus, I'
ordo solitariorum: gli eremiti da quel momento vengono riconosciuti come categoria in seno alla Chiesa e sono soggetti
a una certa legislazione. L'effetto di questa riforma carolingia € di breve durata. L'Occidente viene coinvolto in una
seconda ondata di invasioni, che ha come risultato l'instaurazione di una prima era feudale nella quale, sulle rovine
dell'lmpero carolingio, si sviluppa il prestigio del papato. Le comunita cenobitiche vengono assoggettate ai signori
feudali - che talora le fondano in espiazione dei loro peccati - e aspirano a liberarsi da questo rapporto di dipendenza. E
guello che fa Cluny, mettendosi sotto l'autorita diretta del Pontefice romano e acquisendo cosi la propria libertas nei
confronti di ogni signore feudale, laico o ecclesiastico. La riforma di Cluny € un'imponente riforma spirituale, sotto la
guida di grandi abati. Ma Cluny, avendo dovuto rinunciare all'autonomia delle comunita locali per far si che tutte quelle
che gli erano affiliate fruissero della libertas della casa madre, diventa un enorme ingranaggio del mondo feudale. A
livello istituzionale, questa riforma ha talmente successo che provoca una profonda crisi del cenobitismo.

Un'altra aspirazione stava nascendo nel popolo di Dio: & I'epoca della riforma gregoriana, che prende nome da papa
Gregorio vii (1073-1085), anche se comincia prima del suo pontificato e continua dopo la sua morte. In quell'epoca si
assiste a un'ondata dirompente di movimenti di vita cristiana che imprimono un dinamismo a tutto il popolo di Dio. |
cristiani - sia laici che chierici - vengono allora contagiati da una grande sete spirituale. Questo movimento tocca anche
tutte le forme di vita religiosa: monaci, canonici ed eremiti. Vi si trovano coinvolti uomini e donne, celibi e sposati, chierici
e laici. L'aspirazione era un ritorno alla semplicita evangelica della prima generazione cristiana. Andavano in
pellegrinaggio per le strade, partivano anche in gruppi molto numerosi verso nuovi "deserti". La crisi del cenobitismo
provoca una rinascita dell'eremitismo.

Nella prima meta dell’XI secolo, alcuni riformatori, come Romualdo a Camaldoli, o come Giovanni Gualberto a
Vallombrosa, fanno della penitenza e della poverta vissute in solitudine la motivazione del loro agire e il cuore della loro
riforma. Nascono numerose fondazioni di carattere eremitico. Tra i frutti di questa crisi del cenobitismo e di questa nuova
ondata di eremitismo, si possono annoverare, sul versante eremitico, la fondazione di Camaldoli e della Chartreuse, che
rimarranno in vita fino ai nostri giorni, e, sul versante cenobitico, Citeaux.

Da Trento in poi e fino al Vaticano ii, i diversi istituti di vita eremitica e di vita cenobitica continuano ognuno nel solco
della propria storia, cercando di rinnovarsi periodicamente, spesso dividendosi in osservanze diverse. Va detto che
I'eremitismo nella chiesa latina & quasi sempre stato - soprattutto dopo il Codice di diritto canonico del 1917 - una vita
solitaria vissuta in comunita, o per lo meno in collegamento con una comunita. Bisognera attendere il Codice del 1983
perché un eremita che non appartiene ad alcuna comunita (a parte quella della sua Chiesa diocesana) possa essere
considerato come "religioso" o "consacrato”.

Negli anni immediatamente precedenti e successivi al concilio Vaticano ii si assiste a una nuova ondata di eremitismo,
che contribuisce, come in passato, a un rinnovamento del cenobitismo. Come in passato, molti di coloro che si sono
sentiti chiamati alla vita eremitica erano persone insoddisfatte della vita cenobitica che si offriva loro. In seguito, o hanno
abbandonato tutto dopo alcuni anni, oppure sono tornati alla loro comunita per lavorare efficacemente al suo
rinnovamento. Ma c'é stato anche un buon numero di eremiti autentici, che hanno concorso con la loro vita di
nascondimento, come anche, in certi casi, con i loro scritti, al rinnovamento di tutta la Chiesa. Si potrebbero citare, tra gli
altri, Jacques Winandy e Thomas Merton. Nel momento in cui questo fascino dell'eremitismo era al culmine, nel 1975, &
stato organizzato un incontro dal canonico Arthur McDonald Allchin a Saint David, nel Galles, per riflettere sul significato
di tale fenomeno. Uno dei partecipanti a questo incontro, monsignor Kallistos Ware, & qui presente tra noi; ma un altro ci
ha lasciati di recente. Si tratta di padre André Louf, un grande amico di Bose, che negli ultimi anni della sua vita ha
realizzato il suo sogno di vita eremitica, dopo essere stato per trent'anni abate di una comunita cenobitica.

Il mondo e la Chiesa di oggi hanno bisogno di autentici eremiti e di autentiche comunita. Eremiti e cenobiti, tutti abbiamo
la stessa vocazione e la stessa missione: quella di vivere, sebbene in forme differenti, le due dimensioni essenziali di
ogni vita cristiana che sono la comunione e la solitudine. Gli autentici solitari vivono in profonda comunione con il mondo
e la Chiesa, e i veri cenobiti sanno fondare la loro comunione su una relazione personale con Dio nella solitudine.

ARMAND VEILLEUX

(©L'Osservatore Romano - 10 settembre 2010)

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



