Il Signore e i suol “fratelli”

Stampa
Stampa

XIX Convegno Ecumenico di Spiritualita Ortodossa

Il Signore e i suoi “fratelli”

Liberal, 23 settembre 2011
di SERGIO VALZANIA

Aleppo, Antiochia, Bursa, Damasco, Petra, Sinai sono i nomi antichi dei luoghi dai quali provengono alcuni dei
partecipanti al XIX Convegno Ecumenico di Spiritualita Ortodossa che si & svolto dal 7 al 10 settembre presso |l
Monastero di Bose, in Piemonte. A questi nomi si affiancano quelli piu familiari di Washington, Mosca, Salonicco, Roma,
Oxford, Lisbona, San Pietroburgo, Kiev, Istanbul e quelli esotici di Sendai, in Giappone, Saidnaya, in Siria, Riga, in
Lettonia, Astana, in Kazakistan. La benedizione del mattino, al termine delle laudi, & stata impartita spesso in arabo, da
Georges, metropolita del Monte Libano. Ancora una volta si € ripetuto il piccolo e grande miracolo di persone provenienti
da societa diverse e lontane che si incontrano per parlare, nella massima liberta, delle modalita della loro ricerca di Dio,

allinterno delle chiese ortodosse e in dialogo con il resto della cristianita.

Ancora una volta ci si stupisce che tutto questo avvenga in ltalia, sulle Prealpi, in un luogoche poco avrebbe a che fare
con la tradizione ortodossa se non fosse per la comunita sorta negli ultimi decenni attorno alla figura di Enzo Bianchi e
per il lavoro di ricerca che essa svolge sul significato e la pratica del monachesimo.

Quest’anno il tema del convegno é stato di particolare impegno: La Parola di Dio nella Vita Spirituale. Il vangelo di
Giovanni si apre con I'affermazione “In principio era il Verbo”, ossia la parola di Dio, e subito dopo aggiunge “il Verbo era
Dio”. Quando rifiuta la tentazione del diavolo nel deserto Gesu ricorda che “Non di solo pane vive I'uomo, ma di ogni
parola che esce dalla bocca di Dio, una citazione dal Deuteronomio. La parola di Dio si manifesta quindi per i cristiani
come nutrimento necessario, una delle fondamentali ricchezze dellumanita: a fianco dei sacramenti e della chiesa &€ uno
strumento necessario alla salvezza. A questo punto sorgono perod i dubbi e gli interrogativi. Qual & la vera parola di Dio?
Come possiamo e dobbiamo usarla? Chi la deve custodire? Esiste una lingua, o piu lingue sacre, nelle quali si esprime il
linguaggio di Dio? Si pu0, e si deve, fissare in modo univoco il testo divino? Infine, ma soprattutto, chi e come ¢é
autorizzato a interpretarlo, a individuarne il significato? Sono questioni sulle quali la chiesa si interroga fin dalla sua
nascita e gli uomini si sono troppe volte divisi. Gia nei primi secoli del cristianesimo, i padri della chiesa si orientavano
verso la scuola di Alessandria, favorevole a un’interpretazione allegorica delle scritture, o a quella di Antiochia,
indirizzata piuttosto verso una lettura piu letterale. Una opposizione che cosi descritta non da ragione della realta storica
se si considera che Origene, massimo rappresentante della scuola alessandrina, fu un filologo attento e profondo, oltre
che un oratore appassionato.

In forme sempre nuove e diverse il problema dell’approccio corretto ai testi sacri ha continuato a riproporsi nel corso di
tutta la storia della cristianita. La riforma protestante nasce proprio da un desiderio di prossimita maggiore con le
scritture, cosi spinto da negare la provvidenziale mediazionedella chiesa. A dimostrazione della vitalita della chiesa
ortodossa nel mondo, durante il convegno di Bose le due immagini pit nette di visioni lontane nella modalita di approccio
ai testi sacri sono venute da rappresentanti di comunita attive negli Stati Uniti. Il professor John Fotopoulos ha difeso le
ragioni dell'interpretazione storico-critica, evocando le figure di archeologi al lavoro a Qumran, nelle grotte del Mar Morto,
alla ricerca di documenti antichi che ci avvicinino all'autenticitd delle primissime redazioni della scrittura. Il monaco
Christopher Savage haraccontato invece della sua comunita che si riunisce persino nella notte per lavorare insieme
all’elaborazione di una traduzione dei Salmi piu prossima all'autenticita della loro liturgia. Due approcci lontanissimi, ma
ambedue corretti, che trovano ciascuno nell’altro la propria giustificazione e un solido sostegno alla ragion d’essere.

Dal convegno &€ emerso come l'approccio ortodosso alle scritture sia leggermente diverso da quello cattolico,
condizionato da una maggior vicinanza fisica e culturale alla tradizione protestante e segnato dall'aver affrontato la crisi
del modernismo, suscitata in parte notevole proprio dall'affermazione in Europa dell'interpretazione storico-critica. In
sintesi estrema essa propone I'utilizzo delle tecniche della filologia classica e delle scienze che le si sono collegate
nell’analisi dei testi biblici, inserendoli nel loro contesto storico, individuando paralleli e raffronti con testi coevi o
precedenti del mondo orientale, riflettendo sui generi letterari impiegati di volta in volta e sforzandosi sempre di
riconoriconoscere l'intenzione originaria dei redattori. Ormai tutti riconoscono il valore meritorio di tale attivita, ma
nessuno ne accetta la pretesa di esaustivita che le sue origini positiviste le assegnavano. Chi ritiene che i testi biblici
sono stati scritti sotto 'ispirazione di Dio, pur con una significativa integrazione umana, € infatti rivolto a ricercare al loro
interno l'insegnamento divino, a farne strumento utile alla devozione e alla liturgia, piu che a conoscere il senso che
intendeva dare a essi il redattore originario e quanti hanno operato la serie di interventi successivi ai quali buona parte
dei libri della Bibbia sono stati sottoposti nei secoli e nei millenni. Del resto anche la critica letteraria ha acquisito da
tempo la consapevolezza del fatto che persino nei testi perfettamente laici spesso I'autore non € consapevole della
complessita di senso che ha introdotto nella propria opera. Come diceva Giogio Manganelli, buona parte della scrittura e

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2011/XIXCEISO_poster.jpg
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2011/XIXCEISO_poster.jpg

scrittura automatica.

Meno coinvolto di quello cattolico nelle questioni relativi all'autenticita del testo sacro, il mondo ortodosso si ritrova oggi
pit vicino alla grande stagione interpretativa della patristica, riconosciuta come sorgente comune di sapienza religiosa da
tutte le chiese cristiane, che all'epoca del suo fiorire erano ancora unite. | padri della chiesa furono capaci di affrontare le
sacre scritture utilizzando appieno le conoscenze storiche e linguistiche di cui i loro tempi disponevano, nello stesso
tempo dimostrarono una grande liberta e una vera e propria gioia nello scavare all'interno dei testi per trarne significati
anche divergenti e persino spunti per proposte letterarie parallele. L'inglese Sebastian Brock ha presentato al convegno
un passo emozionante di Sant’Efrem il Siro, tratto dal racconto di pura invenzione da lui scritto sull'incontro fra la
peccatrice redenta e il mercante di profumi al quale si rivolge per acquistare I'unguento prezioso con il quale intende
onorare il Cristo. E proprio Sant’Efrem a spiegare questa leggerezza nell'accostarsi al testo evangelico e questa liberta
assoluta nel trarne insegnamento e ispirazione paragonando la scrittura sacra a una fonte alla quale tutti si possono
abbeverare fino a placare in modo completo la sete, senza che nessuno possa pretendere di bere tutta la sua acqua. La
parola di Dio € rivolta a tutti e a ciascuno di noi e ci nutre in maniera personale e perfetta.

SERGIO VALZANIA

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



