Ecumenismo, la via della Bibbia

Stampa
Stampa

onvegno Ecumenico Internazionale di spiritualita ortodossa

Ecumenismo, la via della Bibbia

Avvenire, 7 settembre 2011
di ENZO BIANCHI

«La Parola di Dio & simile a un grano di senape, sembra ben piccola prima d'essere coltivata. Ma quando € stata coltivata
abbraccia il significato di tutti gli esseri»: cosi Massimo il Confessore applica alla Parola di Dio la similitudine che |l
Vangelo usa per indicare la realta dei regno di Dio. E con questa convinzione che la Chiesa indivisa ha saputo cogliere
nella Parola di Dio contenuta nelle Scritture sante la fonte viva della vita spirituale del credente, l'autentica vita secondo
lo Spirito. Spirito che, entrato nel credente attraverso il battesimo, nutre e fa crescere la vita divina nel cristiano
alimentato dalla Parola. Gregorio Magno aveva espresso questa verita spirituale con una formula icastica: Scriptura
crescit cum legente, la comprensione della Scrittura si accresce con la maturazione spirituale di colui che la legge e la
interpreta. Ma la lettura della Scrittura, soprattutto nella tradizione delle Chiese d'Oriente, € sempre una lettura nello
Spirito, e quindi anche nella comunita dei credenti radunata dallo stesso Spirito, in unita vivente tra adempimento dei
comandamenti, preghiera e rendimento di grazie nella liturgia. La lectio divina é l'incontro con una persona viva, con Dio
stesso che parla, per questo, secondo i padri, presuppone un certo grado di maturita spirituale e non pud essere
svincolata da una vita di ascesi interamente orientata a Dio: «Qualunque cosa tu faccia, appoggiati sulla testimonianza
delle sante Scritture», diceva Antonio, il padre dei monaci.

Se le parole della Scrittura sono "spirito e vita" (Gv 6,63), la conoscenza che scaturisce dalla Scrittura € "insegnamento
dello Spirito", & conoscenza rivelata ai piccoli" (cf. Mt 11,25-27) ed e frutto di interpretazione spirituale. La Scrittura
stessa rimanda il lettore allo Spirito santo come proprio principio ermeneutico. «E in essa che si comprende lo Spirito»,
scrive Massimo il Confessore indicando la Scrittura come principio di trasfigurazione, di divinizzazione. Dal canto suo,
Gregorio Magno afferma che la Scrittura € interprete di se stessa”, riprendendo un adagio caro alla tradizione comune
all'Oriente e all'Occidente che Pietro Damasceno ben sintetizza: «Chi cerca il fine della Scrittura, ha come maestro, come
dicono il grande Basilio e san Giovanni Crisostomo, la Scrittura stessa». Guglielmo di Saint-Thierry (1075 ca.-1148),
monaco d'Occidente abbeverato alle fonti dell'Oriente, fa sua un'esortazione propria di Gerolamo che il concilio Vaticano
Il riprendera nella costituzione dogmatica Dei Verbum: occorre leggere le Scritture con quello Spirito con cui furono
scritte, e con il medesimo Spirito occorre anche comprenderle» (cf. DV 12).

Se questo €& l'approccio che ogni battezzato € chiamato ad avere nei confronti della Scrittura, vi € anche una
indispensabile dimensione ecclesiale della Parola di Dio. Lo Spirito santo, fecondando le Scritture nel grembo della
Chiesa, svela il volto del Cristo, guida all'incontro con lui e orienta le esistenze personali e comunitarie a una vita in
obbedienza alla Parola emersa dallo "sta scritto". «Per mezzo della Parola di Dio, tutta la santa Chiesa rimane nella fede,
e confermata e salvata per l'aiuto di Colui che ha parlato per mezzo dei profeti e degli apostoli», affermava san Tichon di
Zadonsk. Del resto & nell'assemblea liturgica e non altrove che la Parola di Dio risuona e giunge alle orecchie e al cuore
dei credenti. E li, dove la Chiesa si ritrova convocata dall'unico Signore che la Parola stessa edifica la comunita,
plasmandola secondo il volere di Dio. Ed & percid determinante adottare come criterio ermeneutico per comprendere la
Scrittura la vita concreta della comunita cristiana.

Esegesi in ecclesia significa innanzitutto questo: vivere concretamente la vita comunitaria, ecclesiale. E da questa reale
vita in koinonia che possono nascere quell'esperienza umana e spirituale, quella sensibilita e quel discernimento che
consentono una penetrazione della vita di cui i testi sono, appunto, i testimoni. La vita comune puo cosi diventare
esperienza della Parola, come afferma Giovanni Cassiano in una delle sue Conferenze: «Le Scritture si rivelano a noi piu
chiaramente e ci aprono il loro cuore e quasi il loro midollo, quando la nostra esperienza non solo ci permette di
conoscerle, ma fa si che ne preveniamo la stessa conoscenza, e il senso delle parole non ci € rivelato da qualche
spiegazione, ma dall'esperienza viva che ne abbiamo fatto».

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2011/XIXCEISO_poster.jpg
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2011/XIXCEISO_poster.jpg

In questo senso la Scrittura & sottratta alla "privata spiegazione" (2Pt 1,20) trovando nella liturgia e nella quotidiana,
concreta vita cristiana due "luoghi esegetici" fra loro complementari. Questa ecclesialita costitutiva della Scrittura fa si
che tutti i membri della Chiesa, dimore dello Spirito santo, siano chiamati a essere soggetto della sua interpretazione
spirituale. La frequentazione assidua delle Scritture, I'immersione quotidiana in esse diviene cosi per ogni battezzato
occasione di rinnovamento dellimmersione battesimale e di consolidamento della propria vocazione cristiana. E il
primato della Parola allora che deve trasfigurare il volto della Chesa, rendendolo luminoso come quello del suo Signore.
Se le verso l'unita dei cristiani cono nostre comunita cristiane sapranno essere docili al magistero della Parola, anche il
faticoso cammino verso l'unita dei cristiani conoscera nuovo slancio e la nostra comune testimonianza ecclesiale sara il
pit eloguente e credibile annuncio del Vangelo per gli uomini e le donne del nostro tempo.

ENZO BIANCHI

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



