Le armi del cristiano nella lotta contro il male

Stampa

Stampa
L'Osservatore Romano, 9 settembre 2009
Anticipiamo alcuni stralci della prolusione La lotta spirituale: elementi biblici, con la quale il priore di Bose inaugura il
XVIl convegno ecumenico internazionale di spiritualita ortodossa che si apre il 9 settembre.

C’e un luogo preciso in cui si svolge la lotta spirituale. Pit in generale, tutta la vita spirituale procede da un organo
centrale del’'uomo che la Bibbia chiama euore» (lev, kardia). Si tratta di un concetto che va ben oltre il valore quasi
esclusivamente affettivo attribuitogli dalla nostra cultura; nell'antropologia biblica, infatti, il cuore € il luogo dell'intelligenza
e della memoria, della volonta e del desiderio, dell’amore e del coraggio, € I'organo che meglio rappresenta la vita nella
sua totalita: «sede della vita sensibile, della vita affettiva e della vita intellettualejl cuore contiene gli elementi costitutivi di
cio che noi chiamiamo “persona”» (Antoine Guillaumont).

Non é facile parlare di questo «luogo impenetrabile» (cf. Sal 64,7), che Dio solo conosce, scruta e discerne in verita, come
attestano a piu riprese le Scritture:

Signore Dio di Israele, ... tu solo conosci il cuore di tutti i figli degli uomini (1Re 8,26.39).
Tu scruti il cuore e il profondo, tu, tu solo Dio giusto (Sal 7,10).
Chi puo conoscere il cuore? lo, il Signore, scruto il cuore ed esamino il profondo (Ger 17,9-10).

E nel cuore, la parte piu segreta di ogni essere umano, che & impressa l'immagine di Dio in noi. In questo spazio che
sfugge al rigore dei concetti, ma che & penetrabile attraverso il linguaggio simbolico, Dio parla al'uomo e lo invita a
rispondere, ad aprire con lui un dialogo (cf. Os 2,16-17). Ed & esattamente a questo livello che si situa quotidianamente
la scelta tra un guore che ascolta» (lev shomea': 1Re 3,9), che lotta per accogliere e far fruttificare la Parola di Dio
seminata in esso (cf. Mc 4,1-20 e par.), e un cuore insensibile alla Parola, che finisce per cadere in quell'incredulita che il
Nuovo Testamento definisce «drezza di cuore» (sklerokardia: Mt 19,8; Mc 10,5; 16,14).

E evidente che & proprio questo il terreno su cui si radica la lotta spirituale. Se infatti il cuore @ il luogo dell'incontro intimo
e dell'alleanza tra Dio e 'uomo, esso € perd anche sede di cupidigie e passioni fomentate dalla potenza del male: «dal di
dentro, cioé dal cuore degli uomini» — ha detto con chiarezza Gesu — «escono le intenzioni dialoghismoi) cattive» (Mc
7,21). Il cuore diviene cosi il luogo in cui si scontrano le astuzie di Satana e I'azione della grazia di Dio. E un’esperienza
comune, che la Bibbia si limita a registrare: il cuore pud essere senza intelligenza, incapace di comprendere e discernere
(cf. Mc 6,52; 8,17-21); puo chiudersi alla compassione (cf. Mc 3,5), nutrendo rancore e odio (cf. Lv 19,17), gelosia e
invidia (cf. Gc 3,14); pud essere menzognero e «doppio» dipsychos: Gc 1,8; 4,8), aggettivo che traspone in greco
un’espressione ebraica che suona letteralmente «un cuore e un cuore» @v va-lev: Sal 12,3). Di piu, & possibile estendere
a ogni peccato la penetrante sintesi operata da Gesu a proposito dell’adulterio: «Chiunque guarda una donna per
desiderarla, ha gia commesso adulterio con lei nel proprio cuore» (Mt 5,28). Si, prima di essere realizzato esternamente
e di condurci sui sentieri mortiferi della dissimiglianza da Dio, ogni peccato € gia stato consumato nel nostro cuore...

Il cuore & dunque il luogo della lotta invisibile. E |i che pud avere inizio il ritorno a Dio, la conversione (cf. Ger 3,10;

29,13), oppure si pud soccombere alla seduzione del peccato e alla schiavitd dell'idolatria. E una lotta durissima quella

per tendere ad avere un «cuore unificato» (Sal 86,11), capace di collaborare alla vita nuova operata in noi dal Padre,
attraverso la fede in Cristo morto e risorto, nella potenza dello Spirito santo: ma €& proprio questa la battaglia

fondamentale a cui il cristiano & chiamato.

Ma come il cristiano puo affrontare la lotta spirituale? La tradizione cristiana ha individuato alcuni strumenti, alcune armi»
particolarmente indicate per condurre questo combattimento. Le radici di questa riflessione si trovano nel Nuovo
Testamento. In particolare, un brano tratto dall’esortazione finale della Lettera agli Efesini, Ef 6,10-18, costituisce un vero
e proprio classico riguardo a questo tema. A partire da esso si pud ricostruire una costellazione di passi scritturistici che
presentano le armi di cui munirsi per fare fronte alle insidie di Satana, nella consapevolezza che «chi combatte nella lotta
non riceve la corona se non ha lottato secondo le regole» (2Tm 2,5).

Attingete forza nel Signore e nel vigore della sua potenza (Ef 6,10).

La parenesi paolina si apre con un imperativo, endunamodsthe, che puo significare sia: «attingete forza, rafforzatevi», sia:
«siate fortificati». Nella lotta spirituale avviene cioé una sinergia inestricabile tra I'azione dell'uomo e quella preveniente di
Dio. In altre parole, 'uomo & chiamato a predisporre tutto affinché la grazia del Signore Gesu Cristo agisca in lui, a
cedere alla grazia che lo attira. L'’Apostolo lo ripete altrove con parole inequivocabili: «Sii fortificato gndunamo() nella
grazia che € in Cristo Gesu» (1Tm 2,1); «Mi affatico e lotto con la forza che viene da Cristo e che agisce in me con
potenzax» (Col 1,29).

Questa forza, questa potenza — si legge all'inizio della Lettera gli Efesini — si € manifestata in modo eminente nella
resurrezione di Cristo (cf. Ef 1,19-20). Ovvero, la lotta invisibile del cristiano si fonda sulla fede nella resurrezione di
Gesu Cristo, avvenuta nella potenza dello Spirito santo, evento che ha segnato la vittoria definitiva sulla morte e su «colui
che della morte ha il potere, il diavolo» (Eb 2,14). Se infatti ogni peccato & in definitiva un tentativo maldestro di

Monastero di Bose - Pagina 1 di 3


https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/CEISO_ok.jpg
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/CEISO_ok.jpg
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/985-2009-lotta-spirituale/4529-la-lotta-spirituale-elementi-biblici-enzo-2009-lotta-spirituale
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/985-2009-lotta-spirituale/4529-la-lotta-spirituale-elementi-biblici-enzo-2009-lotta-spirituale
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/985-2009-lotta-spirituale/4529-la-lotta-spirituale-elementi-biblici-enzo-2009-lotta-spirituale
https://monasterodibose.it//Le armi del cristiano nella lotta contro il male
https://monasterodibose.it//Le armi del cristiano nella lotta contro il male
https://monasterodibose.it//Le armi del cristiano nella lotta contro il male
https://monasterodibose.it//Le armi del cristiano nella lotta contro il male

affrontare la paura della morte, I'arma piu efficace della lotta & proprio la fede nella resurrezione.

Chiarito questo primum imprescindibile, I'Apostolo pud dunque proseguire:

Rivestitevi dell'armatura di Dio per poter resistere alle insidie del diavolo. La nostra battaglia infatti non & contro la carne
e il sangue, ma contro i principati e le potenze, contro i dominatori di questo mondo di tenebra, contro gli spiriti del male
che abitano nelle regioni celesti. Prendete dunque I'armatura di Dio, perché possiate resistere nel giorno cattivo e restare
saldi dopo aver superato tutte le prove (Ef 6,11-13).

Paolo si serve del linguaggio bellico, ammonendo i cristiani a indossare I'armatura (panoplia) di Dio, ossia quella che Dio
prepara e mette a disposizione di quanti aderiscono a lui. In questa immagine si possono riconoscere gli influssi di quei
passi dellAntico Testamento in cui viene descritta, con valenza metaforica, 'armatura di cui Dio stesso si cinge per
lottare contro i malvagi e far trionfare sulla terra il suo disegno di salvezza (cf. Is 59,17; Sap 5,17-20), oppure I'armatura
da lui riservata al suo Messia, il Germoglio di lesse (cf. Is 11,4-5).

Ancor piu interessante per la nostra riflessione € notare che vi & un unico altro passo neotestamentario in cui € attestato
il termine panoplia. Nel vangelo secondo Luca, di fronte alle ingiurie degli avversari che lo accusano di «scacciare i
demoni in nome di Beelzebul, il capo dei demoni» (cf. Lc 11,15), Gesu replica: «Quando il Forte, bene armato, custodisce
la sua dimora, i suoi averi sono al sicuro; ma se arriva uno piu forte di lui e lo vince, gli toglie l'intera armatura in cui
confidava e distribuisce le sue spoglie» (Lc 11,21-22). Si, Gesu ¢ il piu forte rispetto al demonio, che pure con la sua
forza cerca di sedurre gli uomini: € solo in lui e attraverso di lui, dunque, che & possibile lottare contro il Nemico e
disarmarlo.

L’Apostolo qui ricorre a questa stessa immagine, variando solo i termini per definire I'Avversario: lo definisce «diavolo»,
cioé «divisore»; poco oltre ne parlera come del Maligno (Ef 6,16). Al v. 12, dopo aver specificato che la lotta del cristiano
non e rivolta contro altri uomini («la carne e il sangue»), fornisce una colorita descrizione al plurale delle dominanti del
male e del peccato: i termini impiegati «designano cumulativamente le forze malefiche che tendono a ricondurre il
cristiano alla sua situazione pre-battesimale» (Romano Penna).

Di fronte a queste dominanti subdole, che giungono a saturare l'aria (cf. Ef 2,2), il primo atteggiamento richiesto con
insistenza al credente & quello dello stare» (histemi: Ef 6,11.13.14), del «@sistere» (anthistemi: Ef 6,13). Tale saldezza
consiste innanzitutto nell’affrontare gli attacchi del Nemico, senza fuggire davanti a lui: in questo senso &€ nuovamente
esemplare la condotta di Cristo, che accettd di dimorare quaranta giorni nel deserto, guardando in faccia senza timore le
seduzioni di Satana. Quanti si dispongono a questa dura fatica preliminare, a questa attiva passivita senza la quale la
lotta & persa in partenza, possono ascoltare I'ultima parte dell’esortazione paolina. In essa I'’Apostolo elenca una per una
guelle che altrove definisce nel loro insieme «armi di giustizia» (Rm 6,13; 2Cor 6,7), «armi della luce» (Rm 13,12), «armi che
ricevono da Dio la loro potenza» (cf. 2Cor 10,4).

State saldi, dunque: attorno ai fianchi, la verita (cf. Is 11,5); indosso, la corazza della giustizia (cf. Is 59,17); i piedi, calzati
e pronti per il Vangelo della pace (cf,. Is 52,7). Afferrate sempre lo scudo della fede (cf. Sap 5,19), con il quale potrete
spegnere tutte le frecce infuocate del Maligno; prendete anche I'elmo della salvezza (cf. Is 59,17) e la spada dello
Spirito, che € la Parola di Dio.

Le varie armi elencate sono tratte puntualmente dai passi dell’Antico Testamento citati poco sopra. La novita rilevante
apportata da Paolo consiste nel descrivere l'armatura del credente attraverso quegli elementi che solitamente
compongono I'armatura di Dio. Cio perd non deve stupire il cristiano che ha gli occhi del cuore illuminati dalla fede: egli
infatti sa che lui e Dio sono ormai accomunati da una stessa vita, la vita del’'uomo Gesu Cristo. Cristo infatti, narrazione
del Dio invisibile (cf. Gv 1,18),

- € la verita (cf. Gv 14,6; Ef 4,21);

- € la giustizia di Dio (cf. Rm 3,21-22.26; 1Cor 1,30; Fil 3,9), che giustifica chi crede in lui;

- e il Vangelo (Mc 8,35; Rm 15,19; 2Cor 2,12; Gal 1,7), la buona notizia che porta shalom, pienezza di vita a tutti gli
uomini;

- & «l'origine e il compimento della nostra fede» (cf. Eb 12,2), colui nella cui fede salda siamo chiamati a deporre la nostra
fede sempre vacillante (cf. Gal 2,20; Ef 3,12);

- & la nostra salvezza (cf. 1Ts 5,9; 2Tm 2,10) e la nostra speranza (cf. 1Tm 1,1), ossia colui nel quale speriamo al fine di
partecipare alla salvezza da lui ottenuta (cf. 1Ts 5,8)

- e la Parola di Dio fatta carne (cf. Gv 1,1.14); Parola che «é viva, efficace e piu tagliente di ogni spada a doppio taglio,
capace di scrutare i sentimenti e i pensieri del cuore» (cf. Eb 4,12); Parola che sempre si accompagna al dono dello
Spirito.

Il cristiano dunque & chiamato a rvestirsi del Signore Gesu Cristo» (cf. Rm 13,14): questa € I'arma di gran lunga piu
efficace nella lotta spirituale. E il terreno in cui pud germogliare I'esercizio mai finito di assunzione del sentire e del'agire
di Cristo, & quello della preghiera, su cui significativamente Paolo termina la sua esortazione:

Pregate incessantemente con ogni sorta di preghiere e di suppliche nello Spirito, e a questo scopo vegliate con ogni
perseveranza e supplica per tutti i santi (Ef 6,18).

La preghiera, che € lei stessa una vera e propria lotta (cf. Rm 15,30; Col 4,12), viene qui definita mediante alcune
caratteristiche ben precise. Essa deve essere incessante (cf. anche 1Ts 5,17), avvenire «in ogni momento»€n panti kaird

Monastero di Bose - Pagina 2 di 3



). Cio non significa impegnarsi nel ripetere continuamente formule, ma vivere un’esistenza contrassegnata da quella che
i Padri chiamavano memoria Dei, il ricordo costante di Dio, ossia lottare per essere sempre consapevoli della sua
presenza in noi.

L’Apostolo parla inoltre di preghiera «nello Spirito» €n pnedmati). Di nuovo, nessun protagonismo da parte del cristiano:
egli € chiamato ad essere sempre in epiclesi, a consentire che lo Spirito preghi in lui e trasformi la sua vita in preghiera.
E tutto questo al fine di giungere a una comunione sempre piu piena con Dio e con i fratelli, i «santi» a favore dei quali
sempre egli innalza a Dio le sue suppliche.

E infine la preghiera & preparata dalla grande virtu della vigilanza (verbo agrypnéin, connesso alla preghiera anche in Lc
21,36). La vigilanza, atteggiamento globale di tensione interiore per discernere la presenza del Signore e di apertura per
far spazio in sé alla sua venuta, immette il credente in uno stato di lucidita spirituale. Essa e in radice la matrice di tutte le
virtl cristiane, perché tempra il credente facendone una persona capace di resistere, di combattere, di trasformare
'energia vitale sviata o bloccata nelle passioni idolatriche in energia per conseguire I'unico vero scopo della lotta
spirituale: I'agape, I'amore verso Dio, verso tutti i fratelli e tutte le creature.

Enzo Bianchi

Monastero di Bose - Pagina 3 di 3



