Francesco di Assisi, un testimone della pace

XXII Convegno Ecumenico Internazionale di spiritualita ortodossa
BEATI | PACIFICI

Bose, 3-6 settembre 2014

in collaborazione con le Chiese Ortodosse

FRANCESCO DI ASSISI: UN TESTIMONE DELLA PACE
di Panaghiotis Aristomenis Yfantis
1. Introduzione

Per introdurre il tema che mi e stato richiesto di trattare nell'ambito del presente convegno, vorrei accennare brevemente
a quali potrebbero essere gli elementi fondamentali di una sua trattazione convenzionale. Una trattazione convenzionale
di questo tema metterebbe in risalto come Francesco di Assisi (1181/2-1224) sia stato un ardente e instancabile araldo
della pace, della rinuncia ai conflitti e del rifiuto della violenza, tanto da poter essere universalmente riconosciuto (e
variamente strumentalizzato) come un precursore dei movimenti pacifisti contemporanei e delle varie forme di solidarieta
sociale. Una trattazione piu spirituale, ma ugualmente convenzionale, della pace francescana, mostrerebbe poi come
Francesco avesse acquisito presto uno stato di pace interiore [1], cioé una forma d’'imperturbabilita o impassibilita
spirituale, che da una parte lo preservava o lo distoglieva dal coinvolgimento nelle vicende sociali e dall'altra gli
consentiva di trovarsi in una comunione stabile e costante con le realta celesti, essendo ormai diventato superiore o
indifferente rispetto a quelle umane.

Il carattere convenzionale di questi due modi di trattare il tema consiste negli stereotipi che sono frutto dei principali
approcci ermeneutici a Francesco, tra loro quasi contradditori: da un lato, quelli che cercano di strapparlo allambito del
suo impegno ecclesiale rappresentandolo come un campione della lotta sociale o un ingenuo “trovatore” che canta la
primavera dei sensi e delle passioni del Rinascimento umanistico, nel bel mezzo dell'inverno del Medioevo; e dall'altro
lato, ci sono gli stereotipi che favoriscono e riproducono un’interpretazione statica della santita, talmente lontana dal
realismo biblico e dal dinamismo relazionale della lotta spirituale da ignorare la vita reale o semplicemente da superarla
con pii quanto inconsistenti surrogati.

Nel seguito dunque cercheremo di tratteggiare la presenza e la testimonianza di pace di Francesco attraverso specifiche
tappe e scelte, che presuppongono altrettanti dilemmi o stadi della lotta spirituale. Come dimostrano le primitive fonti
francescane [2], il santo di Assisi era un fedele osservante del vangelo poiché sapeva prima di tutto che la pace
autenticamente cristocentrica presuppone quella “violenza” indispensabile e parimenti cristocentrica che é richiesta per
entrare nel regno di Dio [3].

2. L’epoca, il temperamento e la conversione

Restando dunque fedeli alle fonti francescane e rispettando il contesto storico e anche la realta di un uomo del Xl
secolo, vale la pena prima di tutto notare che I'epoca in cui visse Francesco fu segnata da tensioni a tutti i livelli della vita
politica, sociale, ecclesiale e spirituale. Nel seguito faremo riferimento a questi aspetti, allo scopo di inquadrare nel
contesto storico appropriato I'esperienza di Francesco e il suo attivo coinvolgimento nelle vicende del tempo.

Francesco, come € stato affermato con argomenti convincenti, basati sugli eventi che segnano la sua vita giovanile,
aveva un temperamento piuttosto impulsivo, “violento”, un “temperamento di un combattente” [4], che egli fino al
momento cruciale della conversione dimostrava nei campi di battaglia: all'inizio, nel 1198 e nel 1199, nell'insurrezione
sociale dei borghesi della sua citta contro i feudatari locali e nella lotta civile che segui — ricordiamo che egli, in quanto
figlio di un ricco borghese, apparteneva alla classe media in ascesa — e poco piu tardi, tra il 1202 e il 1209, nel conflitto
tra Assisi e Perugia, doveva avevano trovato rifugio i nobili della sua cittad. In particolare, questo conflitto costera al
giovane cavaliere coraggioso e ambizioso I'esperienza della prigionia. Sfinito e abbattuto, intraprendera una nuova
spedizione militare, questa volta in Puglia, la quale tuttavia non andra in porto, perché, come scrivono le fonti, una voce
lo fermod a Spoleto, come un segno precorritore dell'imminente conversione [5].

La combattivita e I'impulsivita del carattere di Francesco, insieme alla sua indole estroversa e comunicativa e al suo
coraggio [6], non scompariranno né diminuiranno dopo la sua conversione. Del resto, come sottolineano i maestri
dell'antropologia ascetica, il pentimento e la vita spirituale non sradicano le passioni, poiché questo significherebbe una
mutilazione psicologica ed esistenziale. Semplicemente, il pentimento riorienta la potenza che alimenta le passioni verso
la pratica delle virtu. Cio & confermato anche dal momento cruciale della conversione di Francesco. Come egli stesso
confessa nel suo Testamento, il suo pentimento é legato a un drammatico atto di riconciliazione e presuppone anche un
impressionante superamento di sé, ovvero una vittoria nella lotta che Francesco raggiunse non solo lasciandosi dietro la
sua precedente vita di peccato ma anche la sua radicata avversione nei confronti dei lebbrosi, i quali al suo tempo non
erano soltanto una minaccia ma erano anche caricati di un indelebile stigma sociale. Leggiamo: “ll Signore cosi diede a

Monastero di Bose - Pagina 1 di 7


https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1227-2014-beati-i-pacifici
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1227-2014-beati-i-pacifici
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1227-2014-beati-i-pacifici
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2014/IngressodiGeserusalemme_IconafineXVIsec_MuseodiLhabavsk_600.jpg
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2014/IngressodiGeserusalemme_IconafineXVIsec_MuseodiLhabavsk_600.jpg
https://monasterodibose.it//images/ospitalita/convegni/convegni_spiritualita_ortodossa/2014_beati_i_pacifici/14_09_04_slideshow/14_09_04_CEISO_14_17.jpg
https://monasterodibose.it//images/ospitalita/convegni/convegni_spiritualita_ortodossa/2014_beati_i_pacifici/14_09_04_slideshow/14_09_04_CEISO_14_17.jpg

me frate Francesco di cominciare a far penitenza: essendo nei peccati, troppo mi sembrava amaro vedere dei lebbrosi,
[2]. E lo stesso Signore mi condusse tra loro e feci loro misericordia. [3] E allontanandomi da loro, cid che mi era
sembrato amaro mi si trasformo in dolcezza nell'anima e nel corpo” [7]. Nello stesso passo I'attiva presenza di Cristo
nell’evento della conversione gia adombra il contenuto biblico della pace; ma su questo torneremo piu tardi, focalizzando
la nostra attenzione su altri passi dei suoi Scritti.

3. Rottura familiare, tensioni ecclesiali e abbandono alla volonta di Dio

Rimanendo nello stesso periodo della vita di Francesco, cioé negli anni critici delle sue scelte fondamentali, troviamo di
nuovo la violenza interiore per I'acquisizione dell’altra pace. Pregando di fronte al Crocifisso di San Damiano, nei dintorni
di Assisi, Francesco ricevera da Cristo il comando di ricostruire la sua Chiesa che rischia di andare in rovina [8].
Francesco inizialmente accoglie il comando in modo letterale e comincia a ricostruire le chiesette abbandonate della
zona. Il padre di Francesco sara infastidito dal comportamento di suo figlio, che egli ha predestinato come successore
nellimpresa familiare, e la rottura definitiva non tardera. Francesco si denudera davanti al vescovo di Assisi, rinnegando
gualunque legame con il padre naturale e abbandonandosi nelle mani di quello celeste. | lettori della narrazione
biografica di solito si fermano alla drammaticita quasi teatrale della scena, che culmina nel gesto ugualmente toccante
del vescovo che ricopre il corpo nudo di Francesco con il suo manto, quasi anticipando la relazione che la Chiesa avra
con il santo. Tuttavia, dietro a tale drammaticita, emergono clamorosamente la risolutezza e la violenza dell’'uomo che
rivendica e proclama la propria parentela con Cristo [9]. E qui la scelta spirituale ha un carattere violento e combattivo,
che conduce in modo doloroso alla pace interiore: attraverso la sua volontaria ricerca della condizione di orfano e la
simbolica uccisione del padre, Francesco si abbandona alla divina volonta e al riparo della “Madre Chiesa” [10].

Il significato simbolico della frase rivoltagli personalmente dal Crocifisso di San Damiano, associato ai brani biblici sulla
vita apostolica che ascoltava durante la divina liturgia, condurranno Francesco alla scelta forse piu importante della sua
vita: la fondazione di una comunita , la quale fino quasi alla fine della sua vita avrebbe costituito lo spazio per eccellenza
dove ricercare e ottenere la pace. Cio nonostante, anche questa decisione presupponeva una scelta difficile e anche una
determinazione, che Francesco difese con forza e risolutezza ignorando i pericoli. E I'epoca in cui la Chiesa istituzionale
in occidente guarda con diffidenza ogni nuovo tentativo di vita comunitaria, a causa dei vari movimenti laicali che, con il
pretesto di un ritorno all’ethos evangelico e dell'insufficienza o indifferenza del clero, arrivavano al punto di negare il
valore dei sacramenti e la struttura gerarchica del corpo ecclesiale. | biografi di Francesco fanno riferimento ai sintomi di
un clero che vive nell'inerzia, ma anche all'incapacita del monachesimo tradizionale dell’epoca nel corrispondere alla sua
missione. Sapendo che l'oriente segue il momento piu buio della notte, essi presentano con accenti drammatici questo
paesaggio cupo che in molti fa da prologo alla presenza spirituale del protagonista della biografia, e che certamente a
suo modo ha plasmato il modo in cui egli ha inteso e vissuto la pace. Scrive in proposito Celano, che Francesco
“guardava con preoccupazione il vecchio mondo imbrattato (cf. Ap 22,11) nel sudiciume dei vizi, gli ordini (sacri)
insensibili agli esempi degli apostoli e, mentre la notte dei peccati era a meta del suo corso (cf. Sap 18,14-15), era
imposto il silenzio alle sacre discipline; quand'ecco, all'improvviso, emerse sulla terra un uomo nuovo (cf. Ef 4,24), e
all'apparire subitaneo di un nuovo esercito, i popoli furono ripieni di stupore davanti ai segni (cf. Mc 16,20) della rinnovata
eta apostolica. E ora d'un tratto portata alla luce (cf. Gb 9,11) la perfezione gia sepolta della Chiesa primitiva, di cui il
mondo leggeva si le meraviglie, ma non vedeva l'esempio. Perché dunque non si potra dire che gli ultimi saranno i primi
(cf. Mt 19,30), quando ormai si sono, mirabilmente, trasformati i cuori dei padri nei figli, e quelli dei figli nei padri? O si
potra forse misconoscere il compito cosi celebre e famoso dei due Ordini, e non ritenerlo come presagio di qualcosa di
grande che debba accadere tra breve? Di fatto, dal tempo degli apostoli non fu mai proposto al mondo insegnamento
cosi autorevole, cosi mirabile” [11].

La parentela tra la religio novella dei Frati minori e gli altri movimenti laicali dei predicatori itineranti (tra di essi i Valdesi,
gli Umili e anche i Catari) pud essere individuata nella richiesta comune di “risveglio evangelico” [12]; tuttavia la loro
differenza piu importante, che mostra la determinatezza e I'ardire di Francesco, e che & direttamente connessa con |l
nostro tema, é la sua irremovibile decisione di restare fedele alla Chiesa e di rifondarla dall’interno con la predicazione
della penitenza e I'esempio personale [13], evitando la tentazione di sostituirla. Infatti, anche se lottd per conservare |l
carattere laicale del suo movimento, rifiutando cosi di sottomettersi a una delle tre regole del monachesimo tradizionale,
secondo le esplicite decisioni del Concilio Lateranense IV (1215) [14], volle ricevere I'approvazione pontificia della “forma
di vita” (forma vitae) dei Minori. Francesco era sicuro che, nonostante la giustificata diffidenza e I'ostilita della gerarchia,
lui e i suoi frati portavano un’altra testimonianza di pace e di unita, dimenticata ma durevole. Un cronachista dell’epoca
commenta in proposito: “Perd, se osserviamo attentamente la maniera di vivere della Chiesa primitiva, dobbiamo
concludere che non tanto aggiunse una nuova Regola, quanto piuttosto rinnovo quella antica, rialzo quella che giaceva
per terra, e rawivo la religione che era quasi morta, in questa sera del mondo avviato al tramonto, mentre urge il tempo
del figlio della perdizione. Ed ha cosi preparato nuovi atleti per lo scontro con i tempi dell’Anticristo pieni di pericoli,
premunendo e rafforzando la sua Chiesa” [15].

4. La pace cristocentrica come riconciliazione tra cielo e terra e le fondamentali scelte bibliche e sociali

Ancora negli Scritti di Francesco si pud constatare come la pace per lui non sia la negazione della violenza e I'assenza di
guerra, cioé un bene impersonale e astratto. Al contrario, essa ha una chiara base cristocentrica, che affonda le sue
radici nell’opera salvifica del Dio-Uomo, la quale si ripete nella divina eucaristia — che costituiva il centro della vita
comune della comunita dei frati. Nella sua Lettera all'ordine scrive, citando la Lettera agli Efesini: “Pertanto, scongiuro
tutti voi, fratelli, baciandovi i piedi e con tutto I'amore di cui sono capace, che prestiate, per quanto potete, tutta la

Monastero di Bose - Pagina 2 di 7


https://monasterodibose.it//#sdfootnote12sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote12sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote15sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote15sym

riverenza e tutto l'onore al santissimo corpo e sangue del Signore nostro Gesu Cristo, nel quale tutte le cose che sono in
cielo e in terra sono state pacificate e riconciliate [16] a Dio onnipotente” [17]. E in un’altra sua lettera, questa volta ai
fedeli, sembra incapace di esprimere la sua riconoscenza per la pace e l'unita che Cristo ha inaugurato con il proprio
sacrificio [18] e per le quali egli ha pregato il comune Padre celeste [19]: “Oh, come € santo e come € caro, piacevole,
umile, pacifico, dolce, amabile e desiderabile sopra ogni cosa avere un tale fratello e un tale figlio, il Signore nostro Gesu
Cristo, il quale offri la sua vita per le sue pecore, e prego il Padre dicendo: "Padre santo, custodiscili nel tuo nome, coloro
che mi hai dato nel mondo; erano tuoi e tu li hai dati a me” [20].

Francesco intende la pace innanzitutto in modo biblico: si tratta della riconciliazione tra Dio e 'uomo, tra cielo e terra, tra
il di qui e I'al di |a, tra I'adesso e il sempre, che Cristo ha inaugurato con la sua incarnazione. Anzi, nella seconda
versione della Lettera ai fedeli, Francesco colloca la pace che viene dal cielo tra il rispettoso ossequio e la carita [21]. Il
klimax & evidente: il timore di Dio e I'osservanza dei suoi comandamenti generano la “vera pace” come riconciliazione
con il Creatore, per dare frutto in opere di carita.

Francesco evidenzio il cristocentrismo che attribuiva al contenuto e ai frutti della pace con la sua esplicita confessione
che lo stesso Cristo gli rivelo il saluto di pace [22], che tanto sorprese i suoi contemporanei, e il contenuto della sua
predicazione, su cui ritorneremo fra poco.

Su questo canovaccio biblico s’inquadrano agevolmente e si comprendono pienamente le evidenti connotazioni sociali
del messaggio francescano della pace.

La scelta del nome del movimento francescano [23] pud rimandare ai “fratelli pit piccoli” della parabola biblica [24], ma é
anche un’evidente riferimento ai minores dell’epoca, cioe a coloro che erano economicamente deboli, che insieme ai
lebbrosi e agli emarginati rendevano sensibili agli occhi di Francesco gli aspetti sociali del Gesu storico [25], e per
qguesto egli li amava, si prendeva cura di loro e si sforzava di farsi loro simile. Parimenti biblica e allo stesso tempo
sociale & la demonizzazione del denaro [26] e la difesa della povertd e della rinuncia a qualunque preoccupazione
materiale [27]. Quando il vescovo di Assisi notd che la vita dei Minori era oltremodo dura a causa della poverta,
Francesco gli rispose con franchezza ma anche in modo fedele alla Bibbia: “Messere, se avessimo dei beni, dovremmo
disporre anche di armi per difenderci. E dalla ricchezza che provengono questioni e liti, e cosi viene impedito in molte
maniere tanto I'amore di Dio quanto I'amore del prossimo” [28].

5. La pace come impresa ascetica

Nell’'Ufficio della Passione del Signore che Francesco compose mettendo insieme diversi versetti biblici, ripetera che la
pace € e resta un dono celeste, e tuttavia la sua accoglienza e la sua messa a frutto presuppongono la “buona volonta”,
cioé la liberta dell'uomo [29]. Questo brano a cui ci riferiamo collega da una parte I'elemento biblico, il dono della pace,
con I'elemento ascetico, la sua accoglienza da parte dell'uomo, che ci occupera in questa sezione.

Infatti, per quanto la riconciliazione tra Dio e I'uomo sia stata realizzata “una volta per tutte” (hapax) nell’evento Cristo, la
sua assimilazione determina per ogni fedele una lotta di tutta la vita, per accordare la propria volonta con il disegno
eterno di Dio per la salvezza e il riconoscimento della verita [30], di quella verita che libera [31] e riporta la persona
umana al suo originario splendore teandrico. Francesco con ogni probabilita non conosceva la frase di Crisostomo che
dice che la mentalita carnale € inimicizia con Dio [32], e tuttavia con la sua vita manifesta I'aspetto opposto, che cioé la
pace con Dio e anche la riconciliazione con la propria identita cristocentrica interiore si ottiene con 'automortificazione
ascetica [33], con la purificazione e con la conseguente pratica delle virtu.

E qui l'acquisizione della pace in Cristo come amicizia con Dio, e per estensione con se stessi e con il prossimo,
presuppone uno spirito di lotta e una tenacia, alquanto inadeguate rispetto a una comprensione mondana o
antropocentrica della pace come assenza di guerra, o anche alla rappresentazione romantica stereotipata di Francesco
come un ingenuo “trovatore”. Raffigurando concretamente la sua relazione organica con la lunga tradizione ascetica
della Chiesa indivisa, Francesco organizza una forma di vita basata appunto sull'autobnegazione [34], ovvero sulla
sottomissione dell'io, delle passioni della gola, dell’avidita, dell’'ambizione e dellamore del potere e, ovviamente, sulla
lotta contro le tentazioni carnali, la quale giunge fino all’odio del corpo per il bene dell’anima [35]. Non & un caso che la
prima Regola che Francesco sottopose per I'approvazione a Roma sia stata respinta a motivo della sua durezza.

Le primitive fonti francescane fanno ampiamente riferimento alle costanti ascetiche che contribuivano a plasmare la
fisionomia spirituale dello stesso Francesco e dei suoi primi discepoli, e mostrano come egli avesse chiara coscienza
che la pace che egli perseguiva passava attraverso la fornace della lotta spirituale contro la carne amica del peccato,
contro i demoni e contro il mondo. Secondo il racconto dei biografi di Francesco, tutti i primi frati indistintamente si
dedicavano a una dura ascesi e osservavano digiuni estenuanti e continui [36], mentre lo stesso Francesco — che aveva
I'abitudine di chiamare il suo corpo “frate asino” — di fronte a un violento assalto delle tentazioni carnali, fu costretto a
immergersi tutto nudo nella neve, per domarlo [37] (tra parentesi, esattemente nello stesso modo affrontd il demone
della fornicazione uno dei pionieri dell'esperienza ascetica orientale, come ci informa Palladio nella Storia lausiaca [38]).

Possiamo rintracciare un’elementare fondazione teorica di queste esperienze di Francesco nei suoi stessi Scritti. Nella
sua Regola non bollata, utilizzando lo schema antitetico a lui caro tra corpo e anima fa riferimento alla necessita “di
disprezzare e mortificare la carne e di ricercare I'umilta e la pazienza e la pura e semplice e vera pace dello spirito”, che
culminano nel “divino timore, nella divina sapienza e nel divino amore del Padre, del Figlio e dello Spirito santo” [39].
Nella stessa direzione si muovono anche i suoi riferimenti espliciti alla beatitudine biblica dei “pacifici”. Francesco
sottolinea che “sono veri pacifici coloro che in tutte le contrarietd che sopportano in questo mondo, per I'amore del

Monastero di Bose - Pagina 3 di 7


https://monasterodibose.it//#sdfootnote19sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote19sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote20sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote20sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote22sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote22sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote23sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote23sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote34sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote34sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote40sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote40sym

Signore nostro Gesu Cristo, conservano la pace nell’anima e nel corpo” [40]. In una sua altra Ammonizione, identifica la
pace con la pazienza e I'umilta che deve dimostrare il frate che lotta nell’ora della prova, delle tentazioni o della sua
infermita [41], mentre deve dimostrare un sostegno senza mormorazioni nell'ora difficile vissuta dal fratello [42]. Per il
vero asceta, la conferma della sua maturita spirituale e della sua pace interiore avviene attraverso le prove, e non solo
sul piano individuale ma anche nella sua relazione con il prossimo. In molti passi degli Scritti, dove Francesco descrive le
relazioni tra i frati, insiste sulla necessita di evitare le contese e le liti [43] e di perseguire costantemente la carita [44], la
tolleranza [45], la solidarieta [46] e la compassione [47].

Tutte queste esortazioni potrebbero essere considerate alla stregua di un moralismo convenzionale o di un autonomo
codice di comportamento. E tuttavia, I'ethos ‘agonistico’ di Francesco rimane autentico perché, senza mai diminuire il
valore dell’ascesi, non arriva mai ad assolutizzare le opere ascetiche, e perché con la sua posizione equilibrata insegna
che l'ascesi € un mezzo prezioso, ma non pud competere né sostituire la meta che e I'amore sacrificale, il superamento
dell'individualismo, I'umilta, in una parola la “pace in Cristo”. In uno degli episodi piu commoventi conservati dalle fonti
primitive, un frate durante la notte comincio a gridare: “Muoio, fratelli miei, muoio di fame!”. Francesco chiese subito che
si apparecchiasse la tavola e, interrompendo il suo austero digiuno, comincio lui stesso a mangiare e anzi invitd a questo
“dovere di carita” anche gli altri frati, perché il loro fratello affamato non provasse vergogna [48]. L'autenticita di una tale
pace, che e forgiata attraverso la trasformazione ascetica del fedele, & attestata anche dall'insistenza di Francesco
sullumilta, la virtt somma che sola pud domare il narcisismo spirituale, che tende sempre insidie in modo nascosto ai
gradi piu elevati della scala delle virtu, per far cadere a terra il fedele che sta lottando. Alla prospettiva di questa “pace in
Cristo” che si pud sperimentare attraverso uno stile di vita ascetico bisognera collegare anche la “vera e perfetta letizia”
la quale, secondo Francesco, consiste nella pienezza interiore e anche nella gioia che il frate prova perfino quando lo
maledicono, lo disprezzano o lo respingono [49].

6. Consolidamenti spirituali e pratici: predicazione, riconciliazione con la creazione e glorificazione

Parallelamente all'istanza costante dell’acquisizione e della custodia della pace interiore attraverso I'ascesi, e quei
momenti di pienezza nella relazione con Dio e con i suoi frati, Francesco non ignora il dovere profetico e apostolico della
testimonianza per la pace. Questo contenuto non € connesso semplicemente con la rivelazione divina relativa al saluto
di pace, ma anche con un grande dilemma che Francesco dovette affrontare quando, nei primi anni della sua
conversione, mentre aveva attorno a sé pochissimi discepoli, si interrogd se doveva seguire la vita contemplativa della
preghiera e della solitudine o la via nuova e piena di pericoli della predicazione continua. Alla fine, con I'aiuto di Dio e il
consiglio di Chiara, scelse la seconda via, quale perpetua condizione di vita e componente fondamentale della forma di
vita francescana [50]. Il caratteristico saluto, come ci informano le fonti, a volte in modo allusivo, a volte in modo piu
esplicito, era indissolubilmente legato al contenuto della predicazione. Il primo biografo di Francesco racconta di lui: “Il
valorosissimo soldato di Cristo passava per cittd e castelli annunciando il Regno dei cieli, la pace, la via della salvezza,
la penitenza in remissione dei peccati; non pero con gli artifici della sapienza umana, ma con la virtu dello Spirito (1Cor
2,4)" [51]. E probabile che l'autore caratterizzi Francesco come soldato per influenza dalla terminologia tipica degli ordini
cavallereschi dell’epoca [52], con cui evidentemente I'Ordine dei Minori non presenta quasi nessuna analogia, tanto nella
struttura quanto nelle priorita spirituali. E tuttavia, la similitudine rimane felice non solo a causa del quasi ironico gioco di
parole, ma anche perché rimanda alla violenza e alla combattivita della prima giovinezza cavalleresca e militare di
Francesco, la quale ora & posta semplicemente a servizio di uno scopo radicalmente opposto.

Infatti, il gia ambizioso cavaliere che con zelo si gettava armato nelle battaglie, adesso ormai guidava un picoclo esercito,
armato con la semplicita della sua parola, la preghiera [53] e le sue buone opere [54] cercando di seminare in nome di
Cristo la riconciliazione tra le citta italiane che si dilaniavano a vicenda [55]. L'intensa memoria del “nuovo evangelista” (
novus evangelista) [56] della pace sara mantenuta viva anche dal lontano erede alla guida dell'ordine, nonché biografo
“ufficiale” di Francesco, Bonaventura, il quale annota: “In ogni sua predica, all'esordio del discorso, salutava il popolo con
l'augurio di pace, dicendo: ‘ll Signore vi dia la pace!’ [57]. Aveva imparato questa forma di saluto per rivelazione del
Signore, come egli stesso piu tardi affermd. Fu cosi che, mosso anch’egli dallo spirito dei profeti, come i profeti
annunciava la pace, predicava la salvezza e, con le sue ammonizioni salutari, riconciliava in un saldo patto di vera
amicizia moltissimi, che prima, in discordia con Cristo, si trovavano lontani dalla salvezza” [58].

Qui la la testimonianza della pace ¢ il traboccare dell'amore e della pienezza interiore nella forma di un invito a una vita
di amore e di riconciliazione. Soprattutto, si tratta di un invito aperto, che non e limitato soltanto ai cristiani che sembrano
aver perso la loro bussola spirituale, ma anche ai non cristiani. | relativi precetti dello stesso Francesco sono contenuti
nel capitolo 16 della Regola non bollata che reca come titolo: “Di coloro che vanno tra i Saraceni e gli altri infedeli”. In
guesto capitolo Francesco sottolinea che i frati devono comportarsi “spiritualmente” davanti agli infedeli e distingue due
modi o piuttosto due atteggiamenti interiori dei frati, che mostrano l'influenza determinante del contenuto di pace della
predicazione sulla modalita della sua espressione. Il primo modo consiste nell’evitare le contese e le liti verbali e nella
semplice confessione della fede cristiana. Il secondo consiste nell’annuncio della parola divina, con discrezione, affinché
gli ascoltatori possano credere ed essere battezzati [59]. Anzi, sapendo che l'impresa della predicazione tra gli infedeli
puo risultare fatale, lo stesso Francesco si affretta a ricordare ai suoi fratelli che colui che rimane fedele fino alla fine sara
salvato [60]. Celano sottolinea in proposito che la predicazione francescana tra gli infedeli ha un duplice movente: “la
salvezza del prossimo e il desiderio del martirio” [61]. Tuttavia, come nota uno studioso contemporaneo, tenendo conto
che il testo fa riferimento anche alla sottomissione dei predicatori ai destinatari dell’annuncio, “l'unico martirio” che
Francesco desiderava, “era la perfetta testimonianza” [62]. Sempre sulla base dei testi e anche delle descrizioni della

Monastero di Bose - Pagina 4 di 7


https://monasterodibose.it//#sdfootnote41sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote41sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote43sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote43sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote44sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote44sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote45sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote45sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote46sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote46sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote48sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote48sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote49sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote49sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote51sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote51sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote53sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote53sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote54sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote54sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote55sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote55sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote56sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote56sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote60sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote60sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote61sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote61sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote62sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote62sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote63sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote63sym

sua unica [63] esperienza missionaria in Egitto [64], noi vorremmo aggiungere che il suo unico scopo era la perfetta
testimonianza della pace in Cristo.

7. Lariconciliazione con la creazione

Una manifestazione della personalita e della testimonianza di Francesco non meno impressionante e ugualmente
commovente e quella che riguarda la creazione. Come sottolineano le relative fonti biografiche e secondo I'analisi degl
studiosi contemporanei, nell'atteggiamento di Francesco nei confronti della creazione si puo individuare il significato piu
pregnante del termine latino innocentia, che rimanda in modo evidente alla condizione della giustizia primordiale [65].
Tuttavia, nonostante la sua giustificazione biblica, I'interpretazione particolare della pace con la creazione che Francesco
elabora rimane nei limiti di una innocua ma statica passivita. In altre parole, ignora I'atteggiamento militante del cristiano
che difende attivamente tutte le creature senza distinzione proprio perché ciascuna di esse, anche quella piu
disprezzata, calunniata, pericolosa o insignificante, costituisce una testimonianza vivente della liberta creazionale e
dell’amorevole provvidenza di Dio.

Dietro al toccante racconto del celebre accordo tra Francesco e il lupo [66], che minacciava gli abitanti di Gubbio, non &
difficile discernere le conseguenze dei dissodamenti intensivi che avevano scacciato gli animali dal bosco e dal loro
ambiente naturale, evidentemente allo scopo di accrescere il profitto. Anche se Francesco rimprovera il lupo perché
assale gli uomini, tuttavia la soluzione che gli propone, cioé di rimanere in cittd e di accettare il nutrimento dai suoi
abitanti, mostra di riconoscere all’animale quei diritti che Dio gli aveva concesso ma di cui gli uomini lo hanno privato.
Press’a poco seguendo la stessa logica, Francesco cerca di imporre a tutti gli uomini I'obbligo, nel giorno di Natale, di
offrire del cibo non solo ai poveri, ma anche agli uccelli e agli animali che si trovavavo nella mangiatoia accanto a Cristo
neonato [67]. Altrove, ancora, leggiamo dell'insistenza e degli argomenti teologici con cui egli strappo una torma di
tortore alle mani di un tale che aspirava a venderle, e dopo egli costrui loro un nido perché facessero compagnia ai frati
come animali domestici [68]. Nessuno perd deve dimenticare che questo suo atteggiamento assolutamente positivo nei
confronti della creazione ha un contenuto eminentemente teocentrico. Per questo, mostrava un amore particolare nei
confronti di alcuni animali, come le allodole [69], che gli ricordavano i fratelli umili, o un agnello che se ne stava tranquillo
tra i cinghiali, perché gli ricordava il Cristo in mezzo ai farisei e ai membri del sinedrio [70], e invocava la riconoscenza
naturale degli animali irrazionali nei confronti del Creatore allo scopo di dare una lezione o criticare gli uomini dotati di
ragione, che avevano dimenticato la loro origine divina e il loro traguardo spirituale. Il suo amore profondo verso la
creazione spesso combina in modo mirabile il suo temperamento poetico con la riconoscenza verso Dio. Allora, ogni
cosa si trasforma in occasione e invito alla lode del comune Creatore: il vento e gli uccelli, i fiori e la luce della luna,
perfino la stessa morte [71], che lo portera vicino allo Sposo amato.

8. Conclusioni

Se uno ascolta con attenzione la testimonianza francescana della pace, ha la sensazione di poter seguire mentalmente
le tappe spirituali dell’asceta italiano, dalla sua drammatica conversione fino al compimento della sua vita in Cristo. Le
fonti mostrano come il suo cammino verso I'acquisizione e la diffusione della pace e della riconciliazione sia stato erto,
pieno di difficolta e di fatica, una salita verso il Golgota della sua consumazione sacrificale sulla croce. Il dono divino
della riconciliazione si & consolidato con la purificazione ascetica dalle passioni e la rappacificazione con il prossimo, per
poi dilatarsi in compassione attiva e in amore verso tutta la creazione intera. Tuttavia, neppure gli ultimi momenti di
Francesco sono stati privi di tensioni. Due anni prima della sua morte, egli si ritira dalla guida dell’ordine, e sente con
sofferenza gli scricchiolii della divisione che minano l'unita della comunita. Un gelido mattino, sul monte della Verna,
dove si e rifugiato per dedicarsi all'ascesi e alla preghiera, il suo corpo € adornato con le cinque piaghe del Crocifisso. Il
compimento spirituale di Francesco possiede lo stesso carattere doloroso, ‘agonistico’ e sacrificale che la sua intera vita
ha avuto. Per questo costituisce anche la conferma dell’unica sua meta: la sua unione con l'unico datore e garante della
vera pace e riconciliazione.

La testimonianza dell’'esperienza, dell’'ascesi, della lode e dellamore di Francesco somiglia a un abbraccio aperto,
disposto a stringere tutti e tutto, dal momento che tutto si € trasformato in realta fraterna: i cristiani, gli uomini di altre
religioni, gli animali, i fiori, I'aria e le pietre. Per questo costituisce anche un precoce e durevole esempio di dialogo
interreligioso e intercristiano. Lo “spirito di Assisi” dal 1986 [72] fino ad oggi continua a dare un senso palpabile alle
istanze del dialogo ecumenico e a mantenere viva la speranza dell’'unita nell’lamore tra i cristiani. In nome di questo
spirito francescano si pud comprendere non solo il ruolo eminente che il santo italiano cattolico-romano occupa
nelllambito di un convegno di spiritualita ortodossa, ma anche lo stentato tentativo di un teologo greco-ortodosso di
balbettare la sua lontana ma sempre preziosa e durevole testimonianza sulla pace.

[1] Allo “stato della pace” fa riferimento anche uno dei pit appassionati studiosi di Francesco. Cf. Th. Matura, Francesco
parla di Dio. Studi sui temi degli Scritto di San Francesco, Milano 1992, p. 15.

[2] Per le necessita del presente studio utilizzo I'ultima edizione compatta in italiano delle primitiva fonti francescane che
includono gli scritti che la ricerca contemporanea attribuisce a Francesco, e le restanti primitive fonti francescane, che si
estendono cronologicamente dalla sua morte fino circa al termine del XIV secolo. Cf. Fonti Francescane. Scritti e
biografie di san Francesco d’'Assisi. Cronache e altre testimonianze del primo secolo francescano. Scritti e biografie di
santa Chiara d’Assisi. Testi normativi dell’Ordine Francescano Secolare, a cura di E. Caroli, Padova 2004 (d'ora in poi
FF).

Monastero di Bose - Pagina 5 di 7


https://monasterodibose.it//#sdfootnote67sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote67sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote68sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote68sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote70sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote70sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote72sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote72sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote73sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote73sym

[3] Cf. Mt 11,12.

[4] ?. Leclerc, “Francesco, uomo di pace”, in La spiritualita di Francesco d’Assisi, a cura dei redattori di Evangile
aujourd’hui, trad. it. Maria Vimercati e E. Branca, Milano 1993, p. 322.

[5] Per le esperienze di guerra di Francesco cf. Tommaso da Celano, Vita Seconda: FF 584-587, pp. 364-366.

[6] Per una penetrante analisi del profilo psicologico di Francesco, basata sulle relative fonti, cf. R. Zavalloni, La
personalita di Francesco d'Assisi. Studio psicologico, Padova 1991

[7] Testamento, FF 110, p. 99.
[8] Tommaso da Celano, Vita Seconda 10: FF 593, p. 369
[9] Cf. Mt 10, 37-38; 12,50. Si veda la Lettera ai fedeli (Il): FF 184, p. 135.

[10] Sul tema cf. indicativamente K. Esser, Temi Spirituali, trad. di una Clarissa del Monastero di Milano, Milano 19813,
pp. 139-188.

[11] Tommaso da Celano, Trattato dei miracoli di san Francesco, FF § 822, p. 517.
[12] Cf. M.-D. Chenu, La teologia nel xii secolo, Introduzione di I.Biffi, a cura di P. Vian, Milano 19922, pp. 289-307.
[13] Cf. in proposito Tommaso da Celano, Vita Prima, ?VI: FF 609-611, pp. 377-378.

[14] Cf. Conciliorum Oecumenicorum Decreta, a cura di G. Alberigo, G. L. Dossetti, P.-P. Joannou, CI. Leonardi, P.
Prodi, Bologna 1996 (edizione bilingue), p. 242.

[15] Giacomo da Vitry, Historia Occidentalis, 1 Il, cap. 32: FF 2215, p. 1464.
[16] Col 1,20.

[17] Lettera a tutto I'Ordine I: FF 217, pp. 147-148.

[18] Cf. Gv 10,15.

[19] Cf. Gv 17, 6.

[20] Lettera ai fedeli (I): FF 178a, p. 132. Rintracciamo un brano simile in una delle lettere di Chiara: “Lui per tutti noi
sostenne il supplizio della croce, strappandoci dal potere del Principe delle tenebre, che ci tratteneva avvinti con catene
in conseguenza del peccato del primo uomo, e riconciliandoci con Dio Padre” (Lettera prima ad Agnese di Boemia 12:
FF 2863, p. 1806).

[21] Lettera ai fedeli (11): FF 179, p. 134.

[22] Testamento: FF 121, p. 101. Cf. anche il celebre saluto di pace che Francesco include nella concisa e autografa
Benedizione a frate Leone: FF 262, p. 177.

[23] Cf. indicativamente Compilazione di Assisi 101: FF 1640-16427? Specchio di Perfezione 26: FF 1710-1711, p. 1028-
1029.

[24] Cf. Mt 25.

[25] Cf. indicativamente ?ngelo Clareno, Cronaca delle sette tribolazioni, I, 8, FF 2116, p. 1388.
[26] Cf. Mt 6,24.

[27] Cf. Mt 6,25-30.

[28] Leggenda dei tre Compagni 35: FF 1438, ?. 816. Commentando questo preciso brano della Vita di Francesco, un
pensatore russo fa notare che I'asceta italiano era sicuro che “la proprieta € madre della guerra, mentre la poverta della
pace” (D. Merezkovskij, Francesco d'Assisi, trad. it. L. Malavasi, pref. di P.-C. Bori, 1996, p. 143).

[29] Ufficio della Passione V: FF 303, p. 216.

[30] Cf. 1Tm 2,4.

[31] Cf. Gv 8,32.

[32] Cf. Giovanni Crisostomo, Omelie sulla Lettera agli Efesini 5, PG 62, 40-41.
[33] Ammonizioni X, ??V: FF 159, 163 p. 113, 114.

[34] Per le varie accezioni dell'autoabnegazione nell’esperienza di Francesco, cf. anche K. Esser, Temi Spirituali, pp. 37-
65.

[35] Lettera ai fedeli (1), 1: FF 178/1, p. 131.Cf. Lettera ai fedeli (I), 195: FF 195, p. 82: “Dobbiamo avere in odio i nostri
corpi con i vizi e i peccati”. Sul conflitto tra corpo e anima negli Scritti di Francesco cf. C. Paolazzi, Lettura degli “Scritti di
Francesco d'Assisi, Milano 19922, pp. 171-180.

[36] Tommaso da Celano, Vita Seconda 21: FF 607, p. 376.

[37] Tommaso da Celano, Vita Seconda 116: FF 703, p. 440.

[38] Cf. Palladio, Storia lausiaca 38,11 (ed. G. J. M. Bartelink, Milano 1990): “Il demone della lussuria lo tormento [i. e.

Evagrio] gravemente, com’egli stesso ci raccontava; e per tutta la notte d’inverno rimase nudo nel pozzo, di modo che le
sue membra si fecero di ghiaccio”.

Monastero di Bose - Pagina 6 di 7



[39] Regola non bollata ?VI: FF 49, p. 78

[40] Ammonizioni ?V: FF 164, p. 114.

[41] Regola bollata X: FF 104; Ammonizioni ????: FF 162, p. 114.

[42] Cf. Cantico di frate sole: FF 263, p. 180; «Audite Poverelle»: FF 263a, p. 183.
[43] Cf. indicativamente Regola non bollata ??: FF 46-37, pp. 72-73.

[44] Cf. indicativamente Regola non bollata VII: FF 26, p. 68.

[45] Ammonizioni X?, FF 160, p. 113

[46] Cf. indicativamente Regola non bollata ?: FF 34-35, p. 72.

[47] Cf. indicativamente Ammonizioni XVIII, FF 167-168, pp. 115.

[48] Tommaso da Celano, Vita Seconda 22: FF 608, p. 377

[49] Della vera e perfetta letizia: FF 278, pp. 193-194

[50] Fioretti XVI: FF 1845, pp. 1159-1160

[51] Tommmaso da Celano, Vita Prima 36: FF 382-383, p. 274

[52] Cf. la nota relativa del curatore dell’opera particolare nel volume: FF, p. 274, n. 66.
[53] Tommaso da Celano, Vita Seconda 163:FF 747, pp. 468-469.

[54] Regola non bollata XVII:FF 46, p. 77; cf. Regola bollata IX::FF 99, pp. 95-96.

[55] Secondo la testimonianza di un suo contemporaneo, Francesco nel 1222, mentre preciaca nella piazza di Bologna,
con le sue parole “perseguiva la cessazione del conflitto e la fondazione di nuove condizioni di pace” (Tommaso da
Spalato, Historia Pontificium Salonitanorum et Spalatensium, MHG, Scriptores XXIX, 580. Cf. FF 2252, p. 1482).

[56] Tommaso da Celano, Vita Prima 89:FF 476, p. 309
[57] Gv 14,27.
[58] Bonaventura, Leggenda maggiore ???, 2: FF 1052, p. 615. Cf. Leggenda minore ?? Lezione II: FF 1340, p. 758.

[59] Regola non bollata ?VI, 6-7:FF 43, pp. 75-76. | “due modi” della predicazione agli infedeli sono stati tralasciati dal
capitolo corrispondente della Regola bollata: cf. Regola bollata XII, FF 107-109a, p. 98.

[60]

[61] Tommaso da Celano, Vita Seconda 152: FF 736, ?. 462. ????. Bonaventura, Leggenda maggiore IX: FF 1172, p.
667.

[62] D. Solvi, «? Fioretti di san Francesco”Vita Minorum 84 (2013), p. 115.

[63] Secondo le fonti erano state programmate anche altre campagne missionarie di Francesco che perd non furono
realizzate. Cf. in proposito Celano, Vita Prima 55-56: FF 417-420, pp. 286-288.

[64] Sul suo viaggio in Egitto che culmind nel celebre incontro con il Sultano di Babilonia Melek-Al-Kamel, cf. Celano,
Vita Prima 57:FF 421-423, p. 288; Bonaventura, Leggenda maggiore IX, 8:FF 1173-1174, p. 668-669. Per un confronto
sintetico delle testimonianze storiche su questo argomento, cf. F. Cardini, Francesco d’Assisi, Roma 20016, pp. 195-198

[65] Cf. indicativamente Celano, Vita Seconda CXXIV-CXXV: FF 750-751, pp. 470-472. Cf. Bonaventura, Leggenda
maggiore VIII, 1: FF 1134, p. 654.

[66] Fioretti ???: FF 1852, p. 1170-1172.

[67] Specchio di perfezione 114: FF 1814, p. 1114.

[68] Fioretti ???7?: FF 1853, pp. 1172-1173.

[69] Specchio di perfezione 113: FF 1813, pp. 1113-1114.
[70] Tommaso da Celano, Vita prima 76: FF 456, p. 301.
[71] Cantico di frate sole: FF 263, pp. 179-180.

[72] Cf. P. A. Yfantis, «La pace come esperienza di Dio e impegno spirituale. Una riflessione ortodossa sullo “spirito di
Assisi” venticinque anni dopo», in Vita Minorum 82 (2011), pp. 105-116.

Monastero di Bose - Pagina 7 di 7



