Per un'antropologia cristiana della pace

XXII Convegno Ecumenico Internazionale di spiritualita ortodossa
BEATI | PACIFICI

Bose, 3-6 settembre 2014

in collaborazione con le Chiese Ortodosse

PER UNA ANTROPOLOGIA CRISTIANA DELLA PACE
di Aristotle Papanikolaou

Nelle tradizioni ortodossa e cattolica, un’antropologia della pace € definita, molto semplicemente come théosis,
deificazione o, come preferisco dire, quale comunione divino-umana. Tale comprensione della pace come théosis,
tuttavia, puo essere facilmente fraintesa nel senso di un’acquisizione di poteri fino a considerarsi una sorta di Zeus,
poteri che consentirebbero di trascendere e trasformare i dissesti provocati dalla nostra finitezza. Anche tra i cristiani
ortodossi la nozione di théosis & spesso applicata al monaco che ha poteri di divinazione o di guarigione, dando ancora
una volta I'impressione che l'incarnazione della divina presenza sia manifestata soltanto in alcune condizioni di poteri
sovraumani.

Se tuttavia ricordiamo il nome fondamentale di Dio per i cristiani, cioé che Dio € amore — cosa che tutti i cristiani
condividono — allora la théosis stessa deve essere vista come capacita di amare come Dio ama, vedendo tutte le
creature, anche quelle che sembrano meno amabili, cosi come Dio le vede. E questa la sfida del piu grande
comandamento: amare Dio con tutto il cuore, con tutta I'anima e con tutta la mente e amare il prossimo come se stesso
(cf. Mt 22,37-39). Quando & compresa nei termini del pil grande comandamento, la théosis diventa piu ordinaria,
ironicamente piu terrena, piu evidente nelle banali, quotidiane attivita della vita. Il piu grande comandamento, comunque,
€ un paradosso: ci viene comandato di amare quando I'amore stesso non puo prendere avvio dalla volonta. Non si puo
sicuramente volere che qualcuno ami uno che odia, ma soltanto far osservare che non ama come dovrebbe.

| grandi spirituali delle tradizioni ortodosse e cattoliche comprendono la natura paradossale di questo comandamento;
essi sanno che uno non pud semplicemente voler amare come vuole non rubare o non dire menzogne. Nella misura in
cui 'amore implica la volonta, 'amore stesso & anche affettivo, cioeé coinvolge le nostre emozioni e i nostri desideri. In
guesto senso I'amore abbraccia la persona umana nella sua interezza, anima e corpo. Cio che questi grandi spirituali
capiscono inoltre & che I'amore & un apprendistato che richiede un esercizio per plasmare le nostre emozioni e i nostri
desideri, e in questo modo, accresce la capacita della volonta di amare. L’'esercizio comporta che si comprenda cid che
impedisce I'amore, cid che fa entrare nella via dellamare come ama Dio.

Monastero di Bose - Pagina 1 di 7


https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1227-2014-beati-i-pacifici
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1227-2014-beati-i-pacifici
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1227-2014-beati-i-pacifici
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2014/IngressodiGeserusalemme_IconafineXVIsec_MuseodiLhabavsk_600.jpg
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2014/IngressodiGeserusalemme_IconafineXVIsec_MuseodiLhabavsk_600.jpg
https://monasterodibose.it//images/ospitalita/convegni/convegni_spiritualita_ortodossa/2014_beati_i_pacifici/14_09_03_slideshow/14_09_03_CEISO_14_05.jpg
https://monasterodibose.it//images/ospitalita/convegni/convegni_spiritualita_ortodossa/2014_beati_i_pacifici/14_09_03_slideshow/14_09_03_CEISO_14_05.jpg

Uno degli ostacoli sulla via delllamore identificato dagli spirituali & I'orgoglio. Gli spirituali comprendono bene che, a
causa della nostra finitezza, gli esseri umani sono afflitti dal turbamento della paura. Siamo davvero terrorizzati dalla
morte, ma questa paura della morte maschera un’altra paura che io credo pit fondamentale ed € cio che fonda il nostro
orgoglio, & la paura di non avere una qualche importanza nel mondo. Il metropolita loannis Zizioulas esprime questo
concetto con maggior eleganza come il desiderio di unicita e singolaritd. La nostra paura di non aver importanza nel
mondo ci porta ad affermare noi stessi in una modalita “divina”. Cio che appare come amore di sé, orgoglio, in realta &
una forma di disprezzo di sé che quest’apparente amore di sé cerca di mascherare. E a causa di questo disprezzo di sé
come amore di sé, cerchiamo di distruggere o negare chiunque o qualunque cosa minacci la nostra identita, minacci cid
che percepiamo come un aiuto a sentirci importanti. Questo tentativo di distruggere o negare l'altro che minaccia la
nostra importanza si realizza nel confronto faccia a faccia con i genitori, i figli, gli amici, ma specialmente con lo straniero
e il nemico. Lo vediamo anche a livello di gruppi; gli ortodossi stessi sono ben noti per quest’autoidentificazione negativa
contro l'altro, specialmente nei confronti del cosiddetto “occidente”, la cui ultima forma e il tentativo di negare o
distruggere il cosiddetto occidente ateo, antireligioso, liberale contrapponendogli i valori tradizionali e conservatori
dell’'ortodossia. Gli spirituali sanno bene che queste forme di affermazione dell'io, come forme di avversione di sé
mascherate come amore di s€, sono radicate in sentimenti di paura, che alla fine conducono alla collera. Il sentimento
della collera necessita di un oggetto e I'oggetto della collera di solito non & mai cid per cui si prova collera; in verita la
collera conduce all'oggettivazione, cosa che rende piu facile trattare I'altro come un oggetto, non diverso da una pietra,
rende facile distruggerlo con il martello di proiezioni arbitrarie. Lo si pud vedere specialmente nei social media quando si
proiettano in un semplice messaggio ogni sorta di significati che vengono impiegati per giustificare discorsi carichi di odio
o di diffamazione o quando i teppisti si sentono autorizzati a far del male a qualcuno, normalmente non si chiedono se si
sono comportati rettamente nei loro confronti. La sfida per imparare ad amare € apprendere a coltivare le nostre
emozioni, i nostri desideri e, quindi, la nostra volonta in modo tale che avvertiamo di aver minor paura e collera nei
confronti dei nostri genitori, figli, fratelli e sorelle, amici e, ancor piu provocatoriamente, nei confronti dello straniero e del
nemico.

Ci sono, comunque, altre condizioni nella vita che rendono difficile I'amore, che evocano sentimenti di paura e di collera
ma non sono necessariamente sollecitati dall'avversione verso di sé come amore di sé. Una di tali condizioni é la
violenza. La violenza che si abbatte su di noi o che noi commettiamo manda in frantumi un’antropologia della pace
poiché rende difficile 'amore. Vorrei illustrare come la violenza ottiene questo effetto considerando tre particolari casi di
violenza, due dei quali si riferiscono alla guerra e uno dei quali si riferisce a situazioni di poverta. Prima pero vorrei
definire un’antropologia della pace nei termini delle virtt, esaminando il modo in cui Massimo il Confessore comprende la
vita spirituale come un apprendistato ad amare. Dopo aver descritto particolari condizioni di violenza, vorrei concludere
ricordando come la comprensione che Massimo ha delle virtd pud tanto illuminare quanto aiutarci a ricostruire
un’antropologia della pace come accresciuta capacita di amare come Dio ama nell’esperienza e attraverso I'esperienza
della violenza.

La pace della virtu

Negli scritti di Massimo il Confessore la comunione con Dio, che & una concreta presenza del divino, &€ simultanea con
l'acquisizione della virtu. La virtu € una concreta théosis o deificazione. Come dice Massimo stesso nella sua seconda
lettera, che € indirizzata a Giovanni: “E la divina e beata carita, che da queste facolta e per mezzo di esse [con “esse”
indica le virtl] viene creata, unisce a Dio e fa apparire colui che ama Dio”1. Nei suoi scritti ascetici Massimo analizza in
particolare un percorso che va dalla manifestazione delle virtl attraverso pratiche ascetiche fino alla manifestazione della
virtt delle virtu: I'amore. Per Massimo I'essere umano € creato per imparare ad amare ed ¢ in lotta costante contro cio
che indebolisce la capacita d’amore.

La virtt, per Massimo, non € una costruzione del carattere fine a se stessa; non € uno stato in cui uno esibisce le proprie
virti come distintivi onorifici; non & semplicemente la base per una giusta decisione morale che fa mostra di sé all'interno
di un particolare contesto. L'acquisizione delle virtt & la condizione preliminare per attivare 'umana capacita d’amore.
Come dice Massimo nei suoi Capitoli sulla carita: “Tutte le virtu collaborano con la mente verso I'ardente amore divino”2.
Massimo non si limita alle sole quattro virtu cardinali ma, in accordo con la tradizione patristica orientale, offre un piu
ampio catalogo delle virtu e dei vizi che corrisponde alle tre parti dell’anima: sensibile, irascibile e razionale. La chiave
ermeneutica per la complessa descrizione della relazione tra virtu e vizi nella vita interiore dell’essere umano e nell’'agire
umano e “progredire nell'amore di Dio”3, che viene misurato in definitiva dal modo in cui ci si relaziona con gli altri,
specialmente con quelli verso i quali proviamo ostilita o collera4. Come spiega Massimo: “Chi scorge nel proprio cuore
traccia di odio verso qualsiasi uomo, per un qualsiasi errore, € completamente estraneo all'amore di Dio, poiché I'amore
di Dio non tollera affatto I'odio per un uomo”5s.

Se le virtu sono una concreta deificazione, il presupposto per apprendere la virtu delle virtu, che e I'amore, allora il vizio
danneggia la capacita d’amare. Massimo spiega che “scopo della provvidenza divina € unire mediante la retta fede e la
carita spirituale quelli che sono stati variamente divisi dal male”6. Scrivendo innanzitutto a monaci, aggiunge che “il male
che ti separa dal fratello” include “invidiare o essere invidiato, danneggiare o essere danneggiato, disprezzare o essere
disprezzato e i pensieri che nascono dal sospetto”7. Massimo é inoltre accorto nel riconoscere che il vizio produce vizio,
cioe che non & semplicemente I'atto del vizio che nuoce alla capacita di amare, ma é “I'essere stretto dalla morsa del
vizio”. “Le cose che mettono fine alla carita sono queste: ad esempio disonore, danno, calunnia o riguardo alla fede o
riguardo ai costumi; percosse, ferite o simili, e cid sia che capiti a te sia a qualcuno dei tuoi parenti o amici"8. | vizi

Monastero di Bose - Pagina 2 di 7


https://monasterodibose.it//#sdfootnote1sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote1sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote1sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote2sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote2sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote2sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote3sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote3sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote3sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote4sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote4sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote4sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote5sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote5sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote6sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote6sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote6sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote7sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote7sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote7sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote8sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote8sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote8sym

producono e sono tali emozioni affettive quali la collera, I'odio, la paura. Attraverso i suoi scritti, Massimo sta cercando
sia di dare consigli sia di esortare a una forma di addestramento che pud superare cio che sono, in definitiva, emozioni
corrosive, comungue giustificate.

E significativa anche I'analisi di Massimo riguardo al rapporto delle immagini con la coltura dei vizi e delle virtd. Secondo
Massimo, cid che spesso suscita e sviluppa un vizio sono immagini o pensieri che si presentano all'essere umano.
Massimo spiega che “carita e padronanza di sé conservano la mente immune da passione rispetto alle cose e alle loro
idee ... tutta la lotta del monaco contro i demoni & per allontanare le passioni dalle idee”9. Massimo ammonisce anche:
“Quando ricevi violenza da parte di qualcuno o sei oltraggiato in qualche cosa, allora guardati dai pensieri dell'ira, perché
questi, separandoti dalla carita con la tristezza, non ti pongano nella regione dell’'odio”10. In relazione alle immagini che
suscitano il vizio, questa resistenza non consiste nel rimuovere 'immagine, ma nel disattivare il suo potere di evocare tali
sentimenti di collera o di ostilith. Essere virtuoso € sperimentare dinanzi alle immagini emozioni e desideri che coltivano
relazioni autentiche.

Nella misura in cui la virtd € connessa all'amore, le virtt costruiscono relazioni di intimita, fiducia, compassione, empatia,
amicizia, condivisione, premura, umilta e onesta; cose tutte quello che sono apparentemente minacciate dall’esperienza
del vizio che distrugge le relazioni. Secondo Massimo, I'acquisizione delle virtu € un apprendimento che si realizza in e
attraverso determinate pratiche che formano sia il corpo sia la vita interiore (I'anima) dell’essere umano; la virtl € una
struttura dell'io quale apertura all’'amore.

La disgregazione della violenza

Nella prossima parte della mia esposizione, vorrei suggerire che la comprensione di Massimo della virtd é
particolarmente importante per illuminare I'esperienza umana della violenza concentrandomi sull’esperienza della guerra
e della poverta.

Oggi negli USA & molto usuale ascoltare storie di guerra di soldati che sono stati in Vietnam, in Afganistan o in Iraq e che
soffrono a causa di Disordini da stress post-traumatico. E preoccupante sentire storie di guerra di reduci; raccontano che
non possono dormire con le loro mogli per paura che un incubo possa portarli a ferire fisicamente la moglie; che non
sono in grado di dormire durante la notte a causa di un eccesso di vigilanza; che non sono in grado di stare all’aperto per
timore che un rumore, quello di un uccello che canta o dell’'acqua che scorre, possa scatenare modalita di guerra; di non
essere capaci di entrare in spazi pubblici, come supermercati o0 ascensori; di avere sogni di mutilare i figli di qualcuno, di
alienarsi amici e famiglie, di non essere in grado di mantenere un lavoro o anche di perdere il lavoro per timore degli
spazi pubblici. Molti di loro finiscono per diventare barboni sulle strade americane — il 13% dei barboni negli USA sono
reduci di guerra e il 20% della popolazione maschile di barboni & costituita da reduci di guerra. Sono tormentati da
immagini demoniache e ricordi della guerra. L’alto indice di esperienza di sintomi di Disturbi post-traumatici da stress
(PTDS) tra i reduci del Vietham dimostra che gli effetti della guerra permangono nel corpo a lungo dopo una missione di
guerra. Secondo Jonathan Shay, uno dei pionieri negli USA nel trattare i reduci di guerra sofferenti di Disturbo post-
traumatico da stress (PTSD), il perdurare di tale stato avviene nella forma di: un atteggiamento ostile o diffidente dinanzi
al mondo; ritiro dalla societa; sentimenti di vuoto o di disperazione; sentimento cronico di essere “al margine” come se Si
fosse costantemente minacciati; estraniamentoll. Ci sono molte, molte storie e statistiche che potrei citare a questo

proposito, ma mi limiterd alla storia raccontata al radioprogramma “This American Life” concernente la vicenda del
reduce John che stava litigando con la sua fidanzata a proposito dell'orario degli autobus. La discussione si accese a tal
punto che John ando in colera ed entro in quello che, in ambito clinico, viene chiamato “stato di follia"12. John prese un

coltello e colpi piu volte la sua fidanzata. Quando si risveglio in ospedale, non riusciva a ricordare quello che aveva fatto
e la prima cosa che chiese fu: “Ho ucciso mia figlia?” Non aveva ucciso sua figlial3. Questa storia e molte altre simili a

guesta rivelano che c’é un’ascesi alla guerra: sia attraverso I'addestramento ricevuto nell’esercito sia attraverso gl
atteggiamenti assunti durante la guerra per esercitare il corpo alla sopravvivenza dinanzi a costanti minacce di violenza,
la guerra & I'annientamento della virtt nel senso che ha un impatto negativo sulla capacita di un reduce di guerra di
riprendere i rapporti con la famiglia, gli amici e gli estraneil4.Oltre al Disturbo post traumatico da stress (PTSD), sta

emergendo una nuova categoria al fine di distinguere una determinata condizione che ¢ il risultato della partecipazione
dei veterani alla guerra e che non € piu considerata identica al Disturbo post traumatico da stress (PTSD), anche se molti
sintomi sono simili. Questa condizione € detta “ferita morale” e si distingue dal Disturbo post traumatico da stress (PTSD)
nel senso che non & prodotta da una reazione di paural5. “La ferita morale” si riferisce a una condizione nella quale il

reduce di guerra sperimenta la sensazione profonda che siano state violate le sue credenze morali fondamentali. Puo
derivare dall’aver ucciso persone armate o disarmate, dall’aver torturato prigionieri, abusato di corpi morti o di non
essere riusciti a prevenire azioni del genere; pud manifestarsi, anche se in realta i reduci di guerra non avevano la
possibilitd di evitare simili azioni. Nell’esperienza della ferita morale i reduci di guerra possono giudicare se stessi
indegni, incapaci di vivere con un’azione che essi 0 esse hanno compiuto e che non & mai un'azione che si puo
cancellare. | sintomi sono simili a quelli del Disturbo post traumatico da stress (PTSD): isolamento, sfiducia negli altri,
depressione, dipendenza, distacco emotivo e valutazione negativa di se stessi. Ho sentito innumerevoli storie di reduci di
guerra che ammettono di aver paura a parlare di tutto quello che hanno fatto in situazioni di combattimento per timore
che la persona a cui ne parlano li giudichi o le giudichi indegni d’amore. In un recente articolo del The New Yorker

intitolato “Il ritorno”, si citano le parole di un reduce dalla guerra in Iraq:

Non voglio raccontarle sconcezze [si riferisce alla moglie]... Non voglio che sappia che suo marito, la persona che ha
sposato, ha gli incubi per aver ucciso della gente. Mi fa sentire un mostro ... Finira per odiarmi ... Quale razza di persona

Monastero di Bose - Pagina 3 di 7


https://monasterodibose.it//#sdfootnote9sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote9sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote9sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote10sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote10sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote10sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote11sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote11sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote11sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote12sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote12sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote12sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote13sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote13sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote13sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote14sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote14sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote14sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote15sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote15sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote15sym

ha sogni come questi?16.

Massimo dice spesso che I'amore di sé ¢ il piu grande ostacolo sul cammino dell'apprendimento dell'amore. Nel caso
della ferita morale, I'ostacolo non & tanto I'amore di sé quanto il disprezzo di sé privato di ogni maschera d’orgoglio.

Gli effetti della violenza sull’essere umano sono anche chiaramente visibili nei quartieri poveri delle grandi citta degli USA
(e immagino che sia cosi in tutto il mondo), dove la minaccia della violenza é costante. Un adolescente che viveva in un
quartiere povero di Chicago, infestato da bande violente, lo descriveva come una zona quotidiana di guerral7. A questo
proposito, una delle piu difficili questioni che devono affrontare gli educatori negli USA riguarda il modo con cui educare i
bambini nei quartieri pit poveri che regolarmente si comportano peggio a confronto dei bambini nei quartieri della classe
media o benestante.

Tanto per fare un esempio, Paul Tough ha recentemente edito il libro How Children Succeed: Grit, Curiosity, and the
Hidden Power of Character (Come i bambini hanno successo: coraggio, curiosita e il misterioso potere del carattere), nel
guale riporta modi di affrontare questo problema che si focalizzano sul carattere, come il recente lavoro e gli studi
dell’economista James Heckman, che ha ricevuto il premio Nobel; questi ha recentemente pubblicato The Myth of
Achievement Tests: The GED [General Education Development] and the Role of Character in American Lifel8 (
Il mito del risultato del test: il GED [Sviluppo dell’educazione generale] e il ruolo del carattere nella vita americana).
Tough descrive come gli educatori per decenni si sono focalizzati a improvvisare quelle che venivano chiamate “abilita
cognitive”, che hanno a che fare con cose quali la lettura e la matematica. Vi sono studi che hanno mostrato che le
abilita correlate al successo, come diplomi di college o un lavoro ben retribuito, corrispondono a quelle che sono
chiamate “abilita non-cognitive”19. E lo sviluppo di abilita non-cognitive che consente lo sviluppo di abilita cognitive.
Secondo James Heckman, i tipi di abilitd cognitive e di carattere che sono “cruciali per il successo nella vita economica e
sociale ... includono perseveranza (coraggio) ... fiducia, attenzione, autostima ed efficienza, resistenza agli eventi
avversi, apertura all'esperienza, empatia, umilta, tolleranza di opinioni diverse e l'abilita di impegnarsi attivamente nella
societa’20. Heckman elenca anche lautocontrollo, che include controllo degli impulsi, gestione della collera,
accettazione del ritardo della gratificazione, o riflessione prima di attuare una cattiva decisione — cose che Robert
Merrihew Adams chiama le virtu strutturali21 e che ci ricordano la lista delle virtu di Massimo il Confessore.

Cio che essi hanno ancora scoperto € che lo stress risalente a esperienze avverse durante l'infanzia, come ad esempio
'esperienza della violenza o la minaccia della violenza, possono prevenire il pieno sviluppo di abilita non-cognitive.
Tough riporta dati che indicano che il 51% dei bambini che hanno sperimentato quattro o piu eventi avversi risultano
avere problemi di apprendimento o di comportamento22. Un trauma, in particolare, pud interferire con un sano sviluppo
del cervello, con la capacita di prendere decisioni, con la memoria e il tipo di pensiero consequenziale, necessario per
risolvere problemi23. Se un bambino sta sperimentando la costante minaccia della violenza a casa propria, lo stress che
tale minaccia genera pud impedire lo sviluppo di una parte del cervello responsabile di abilita non-cognitive. Un altro
modo in cui tale stress veniva spiegato & questo: se, in una foresta, ci si trova di fronte a un orso, la parte del cervello
responsabile dell’aggressione si attivera, e quella parte del cervello responsabile di abilita non-cognitive si disattivera allo
scopo di predisporre la persona alla risposta a uno stato di emergenza. A mio awviso, questo getta una nuova luce sul
racconto dell’episodio in cui Serafino di Sarov mangia con gli orsi nella foresta, ma una simile risposta a uno stato di
emergenza, in ogni modo, & destinata a essere rara. Per alcuni bambini che vivono in una situazione familiare nella
guale la minaccia di violenza & costante, il cervello risponde come se il bambino si trovasse quotidianamente dinanzi a
un orso. Se la risposta a uno stato di emergenza del cervello viene attivata ripetutamente, il cervello inaugura vie che
progressivamente diventano radicate. Nelle situazioni quotidiane questo significa che & difficile per questi bambini
imparare la lettura e la matematica in classe quando il cervello si trova costantemente in una modalita di risposta a uno
stato di emergenza. Non € inusuale che tali bambini abbiano a scuola problemi di comportamento che spesso si
manifestano in accessi di collera. Janine Hron, che & 'amministratore delegato del Crittenton Children’s Center (Centro
per i bambini Crittenton), che ha sviluppato I'Head Start Trauma Smart (Sofferenza traumatica a partire dalla testa ?)
negli USA, amplia questo punto:

Bambini che vivono eventi cronici avversi significativi diventano ipervigilanti ... Le loro emozioni li sommergono. Hanno
difficoltd a dormire, difficolta a stare attenti in classe, sono iperattivi e finiscono per essere gettati fuori dalla scuola. Il
numero di persone che stanno sperimentando questi traumi & realmente epidemico24.

Essere circondati dalla violenza o sperimentarla direttamente puo effettivamente plasmare il cervello in modo tale da
creare vizi di paura e di collera (ancora una volta, non necessariamente segno di amore di sé, ma piuttosto di disprezzo
di sé), due dei vizi che Massimo dice fanno giungere alla via dell'amore. Questi vizi, tra gli altri, vanno pregiudicando
l'abilita di stare in quel genere di relazione che non dovrebbe semplicemente permettere all'amore di esistere, ma il
genere di relazione che dovrebbe permettere di apprenderlo. Cio che € realmente straordinario in tutto questo, almeno
per me, é il nesso tra quello che tutti questi studi stanno mostrando con tutto quello che Massimo dice a proposito
dell'interrelazione tra la manifestazione delle virtu e cio che considera (?) come contemplazione.

Verso un’antropologia della pace

Se seguiamo Massimo il Confessore, allora I'antropologia della pace & un’antropologia che afferma la capacita umana di
comunione con Dio. Il movimento verso tale comunione con Dio — la théosis — € identico al'umano apprendimento
dell’amore, a vedere I'altro come Dio lo vede, perfino lo straniero e il nemico. L'imparare come amare avviene attraverso
I'acquisizione delle virtl che vengono manifestate attraverso pratiche ascetiche. Si potrebbe certamente affermare che le
violente disgregazioni che avvengono nel corso della storia umana sono radicate nelle disgregazioni dell’essere umano

Monastero di Bose - Pagina 4 di 7


https://monasterodibose.it//#sdfootnote16sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote16sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote17sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote17sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote17sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote18sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote18sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote18sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote19sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote19sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote19sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote20sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote20sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote21sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote21sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote22sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote22sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote22sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote23sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote23sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote23sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote24sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote24sym

provocate in modo particolare dai vizi della paura, della collera e dell’'odio. Tali paura e collera sono spesso il risultato
della violenza provocata da ciascuno, inflitta da qualcuno o afflitta a qualcuno o a qualche gruppo dal quale ci si sente
aggrediti. Tanti sono posseduti dalla paura fin dalla nascita, sono in collera con qualcuno e odiano qualcun altro che, a
un certo punto della storia, & stato la fonte di qualche forma di violenza. In un circolo vizioso di paura, collera e odio,
l'identita si radica e si rafforza contro quelli che sono stati causa di violenza per il proprio popolo. Un esempio tra tanti
altri: sono passati almeno ottocento anni dalla quarta crociata e non & raro che un ortodosso covi ancora odio per questa
storia.

La descrizione dell’antropologia della pace di Massimo in termini di virtt illumina come la violenza puo provocare, come
Jonathan Shay afferma, una “perdita di carattere” nel senso di rendere difficile 'amore. Diventa difficile di fronte al
nemico che ha fatto violenza a una persona o un popolo, ma diventa difficile per il soldato che sta sperimentando un
Disturbo post traumatico da stress (PTSD) o un’offesa morale, o per quello che vive in povertd che si trova
costantemente di fronte alla minaccia della violenza o la sperimenta di continuo; nella misura in cui tali esperienze di
violenza nella guerra e nella poverta rendono difficili le relazioni. Il soldato evita il ristorante e il bar; il povero inveisce
contro la famiglia, gli amici e gli insegnanti.

Sebbene la descrizione delle virtt di Massimo possa illuminare gli effetti della violenza sull’essere umano in quanto
reprime la loro capacita di amare, e percio di théosis, pud sembrare che le pratiche ascetiche che Massimo raccomanda
possano aver poco da offrire per far fronte a tale violenza. Cosa che non sarebbe corretta.

Per esempio, in risposta al problema degli effetti della violenza sull'apprendimento, il programma dell’Head Start Trauma
Smart ha degli studenti impegnati in pratiche quali esercizi di respirazione per aiutare a controllare la collera e rendere
capaci di imparare, creando perfino delle “stelle di respirazione” [strumento per insegnare ai bambini la respirazione
profonda per aiutarli a rilassarsi], mostrando che i metodi di disciplina tradizionali basati sulla paura, sulle punizioni
fisiche, sono inefficaci. Il programma si dedica anche a formare la comunita che attornia bambini che vivono esperienze
avverse, come le guide degli autobus e i camerieri dei caffe, per sviluppare una rete di risposte appropriate per il
bambino; in altre parole I'esercizio nella virtu si spinge al di l1a del bambino, concentrandosi in special modo sulla
perspicacia. Ricorrendo al sistema di Achenbach come strumento standard di valutazione, I'Heard Start Trauma
Outcome Report indica che un bambino che & sottoposto a terapia mostra un miglioramento delle reazioni emotive,
dell'ansieta, dei disturbi somatici, del ritiro, della privazione di sonno, della vigilanza sull’aggressivita, dello stress e del
comportamento provocatorio di opposizione25.

Cio che é interessante negli studi citati nel libro di Paul Tough & che viene mostrato come un corretto attaccamento al
genitore 0 ai genitori pud aiutare il bambino a reggere lo stress generato da situazioni avverse26. In altre parole, lo
sviluppo di relazioni corrette grazie alle virtu puo reagire ai vizi creati dall’'esperienza o dalla minaccia della violenza. Cio
che piu da speranza & che queste abilita non cognitive possono essere apprese anche da adulti; in altre parole, I'essere
umano é stato creato in modo tale che queste abilita non cognitive possono essere apprese a qualunque eta.

Anche se vi erano numerose pratiche che permettevano I'acquisizione della virti e percio la capacita di relazioni di
fiducia, intimita, profondita e amore, mi limiterd a un fatto che & una chiave per ogni ripristino della virtu sia nella
letteratura psicologica sia in quella ascetico-mistica: la pratica del narrare la verita o della confessione. Tanto Jonathan
Shay quanto Judith Herman, nella loro esperienza con le vittime del trauma, testimoniano la fondamentale verita che la
guarigione non puo avvenire prima che la vittima del trauma possa cominciare a parlare degli eventi traumatici.
Raccontare la verita per se stessa non € sufficiente per la guarigione, ma € assolutamente necessario. Cosi la
narrazione della verita del trauma non puo cominciare prima che per la vittima sia stato costruito un ambiente sicuro e
protetto, cosa che Herman definisce come fase di recupero27. Dire la verita riguardo al trauma della guerra pud essere
interpretato come una concretizzazione della virtu dell’'umilta, nel senso che rendersi vulnerabile &€ un requisito per aprirsi
all'amore e all’essere amati. Il monaco cristiano del vi secolo, Doroteo di Gaza, paragona la vita cristiana alla costruzione

di una casa:

Il tetto € 'amore, che & il compimento delle virtu cosi come il tetto lo & della casa. Poi, dopo il tetto, vi & il parapetto della
terrazza ... Il parapetto e I'umilta, perché corona e custodisce tutte le virtd. E come ogni virtl deve essere accompagnata
dall'umilta — come abbiamo detto che ogni pietra deve poggiare sul fango — cosi anche la perfezione della virti ha
bisogno dell’'umilta28.

La ricostruzione della narrazione deve avvenire in un contesto in cui vi siano altre persone, in una forma di comunita.
Shay afferma che

guarire da un trauma dipende dalla condivisione del trauma: essere capaci di raccontare al sicuro la storia a qualcuno
che ascolta e di cui ci si puo fidare che la riferira fedelmente agli altri nella comunita”29.

Riuscire a mitigare il potere demoniaco dipende dalla verita, anche se tale verita ha a che fare con I'esperienza del
demoniaco, e questa verita ha bisogno di essere “condivisa”, detta e ascoltata da altri. Nel corso degli anni, Shay ha
riscoperto che tale condivisione & piu efficace quando la comunita stessa é costituita da quanti conoscono, direttamente
o indirettamente, gli effetti del trauma della lotta. Piu 0 meno come avviene tra gli alcolisti anonimi, il potere di guarigione
della narrazione della verita non dipende semplicemente dal dire la verita, ma da chi I'ascolta30. L’effetto di rimbalzo
della narrazione della verita dipende dal significato simbolico-iconico del fatto che qualcuno ascolta. Voglio dire
chiaramente che quando raccomando la pratica ascetica della narrazione della verita, non sto presentando una ricetta:
“dire la verita ed essere guarito”. La parola di verita detta in Gesu rende possibile una nuova relazione di intimita tra

Monastero di Bose - Pagina 5 di 7


https://monasterodibose.it//#sdfootnote25sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote25sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote26sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote26sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote26sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote27sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote27sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote27sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote28sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote28sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote29sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote29sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote30sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote30sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote30sym

l'increato e il creato, la pratica ascetica della narrazione della verita ha il potere di formare un nuova via di relazioni di
intimita e di fiducia anche per quelli che hanno sperimentato la violenza e la sofferenza da Disturbo postraumatico da
stress (PTSD).

La narrazione della verita sara particolarmente importante per elaborare il perdono che €& esso stesso una
manifestazione della virtu dell’'amore, ma al cuore dell'offesa e attraverso I'offesa o il peccato, che spesso assumono la
forma della violenza. E stato mostrato che per queste sofferenze dovute a offesa morale, parlarne o mettere a nudo cio
che affligge I'uno o I'altra, benché necessario, non ¢ efficace allo stesso modo in cui puo essere per quelli che soffrono di
Disturbo post-traumatico da stress (PTSD). E chiaro che quelli che sono afflitti dalla disgregazione dell'offesa morale
sono tentati in qualche forma di auto-perdonarsi.

Nel caso dell'offesa morale, e in molti altri esempi di violenza e di malvagita, il perdono si rivela hon come un contratto —
confesso semplicemente il mio peccato e Dio & obbligato a perdonare; questo non pud essere preteso, né € oblio del
male o della violenza. Perdonare € una condizione in cui si risponde diversamente al ricordo del peccato o della
violenza. Non si puo voler perdonare; si diventa perdono e questo diventare perdono si traduce in una relazione che non
dimentica, nega o anche va al di la del male che c’é stato, ma una relazione che persiste al cuore del male e come
effetto di tale male. Piu ancora il perdono porta a un’intimita nella e attraverso la violenza o il peccato commesso, che
normalmente sarebbe considerata impensabile.

L’amore che appare dopo I'esperienza della violenza, non lascia alle spalle questa violenza. Nel ricostruire cio che della
virtu & stato distrutto a causa della violenza, I'imparare ad amare da parte dell'essere umano non significa dimenticare o
cancellare la violenza sperimentata; non significa neppure andare al di la dell’'esperienza della violenza; € sempre un
muoversi dentro e con I'esperienza della violenza, specialmente dal momento in cui qualsiasi forma assuma I'amore,
avra qualcosa a che fare con la violenza sperimentata. Come afferma in modo cosi eloquente la teologa anglicana
Marylin McCord Adams: “Per superare la partecipazione all’'orrore dentro alla vita della persona creata, Dio deve
introdurla dentro la costruzione di quellintima, individuale ... beatifica personale relazione con Dio"31.

La speranza cristiana che sto illustrando afferma che la disgregazione attuata dalla violenza non rende impossibile
'amore, per quanto qualunque specie di amore non possa cancellare quello che € stato fatto. La violenza affermata
come parte della narrazione propria di qualcuno & per sempre costitutiva di tale narrazione, anche se la tale narrazione
non puo essere ridotta a quell’esperienza di violenza. Il male o la violenza non sono necessari per amare, ma I'amore
non € necessariamente una negazione dell'esperienza del male o della violenza. Si muove dentro, attraverso e con tali
esperienze contrarie come se non permettesse alle nostre storie individuali e alla storia della creazione di essere ridotte
a tali esperienze. Amore come perdono non si riferisce a una frontiera “al di 18" di esperienze contrarie, come la violenza,
ma a “un di piu” in un certo senso costituito da tali esperienze ma non riducibile ad esse. Questo punto & importante di
fronte a quelli che potrebbero sostenere che, alla luce del fatto che perdita e, quindi, lutto sono costitutivi dell'io, della
nostra identita, che non c'€ e non puo esserci una cosa come I'amore. Un'antropologia della pace come amore, come
perdono, come virtu & un duro lavoro; I'amore lo si impara, ma per il cristiano deve essere un apprendimento guidato
dalla speranza che “né morte, né vita, né angeli, né principati, né presente, né avvenire, né potenze, né potenze, né
altezza né profondita, né alcun altra creatura potra mai separarci dall'amore di Dio, che & in Cristo GesU, nostro Signore”
(Rm 8,38-39).

Massimo il Confessore,Lettera sulla carita, a cura di L. Cremaschi, Magnano 1994, p. 15.

Id.,Capitoli sulla carita 1,11, a cura di A. Ceresa Gastaldo, Roma 1963, p. 53.

Ibid. 2,14, p. 97.

Ibid. 1,71, p. 77.

Ibid., 1,15, 55.

Ibid. 4,18, p. 201.

7 lbid. 4,19.21, pp. 201-203.

8 Ibid. 4,81, p. 231.

9 Ibid. 3,39.41, p. 163.

10 Ibid. 1,29, p. 59.

11 Cf. J. Shay, Achilles in Vietham: Combat Trauma and the Undoing of Character, New York 1994, p. 169. Si veda
anche: Id., Odysseus in America: Combat Trauma and the Trials of Homecoming, New York 2002. Sul trauma si veda
anche il saggio classico di J. Herman, Trauma and Recovery: The Aftermath of Violence from Domestic Abuse to
Political Terror, New York 1992.

12 Per una definizione dello “stato di follia” si veda J. Shay, Achilles in Vietnam, p. 80. In una brillante analisi dell'lliade,
Shay dimostra come Achille divenne pazzo furioso dopo la morte del suo amico Patroclo.

13 http://www.thisamericanlife.org/radio-archives/episode/59/life-after-death.

1o 101 [ W IN |-

Monastero di Bose - Pagina 6 di 7


https://monasterodibose.it//#sdfootnote31sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote31sym
https://monasterodibose.it//#sdfootnote1anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote1anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote2anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote2anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote3anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote3anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote4anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote4anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote5anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote5anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote6anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote6anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote7anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote7anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote8anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote8anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote9anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote9anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote10anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote10anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote11anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote11anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote12anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote12anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote13anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote13anc

14 Per l'ascesi di guerra si veda: Lt. Col. D. Grossman, On Killing: The Psychological Cost of Learning to Kill in War and
Society, New York; R. M. MacNair, Perpetration-Induced Traumatic Stress: The Psychological Consequences of Killing,
Westport, CT 2002.

15 Sulla “ferita morale” si veda B. T. Litz et al., “Moral Injury and Moral Repair in War Veterans: A Preliminary Model and
Intervention Strategy”, in Clinical Psychology Review 29 (2009), pp. 695-706; S. Maguen et al., “The Impact of Reported
Direct and Indirect Killing on Mental Health Symptoms in Iraq War Veterans”, in Journal of Traumatic Stress 23 (2010),
pp. 86-90; S. Maguen et al., “Killing in Combat, Mental Health Symptoms, and Suicidal Ideation in Iraqg War Veterans”, in
Journal of Anxiety Disorders 5 (2011), pp. 563-567; K. Drescher et al., “An Exploration of the Viability and Usefulness of
the Construct of Moral Injury in War Veterans”, in Traumatology 17/1 (2011), pp. 8-13. Per considerazioni teologiche si
veda W. Kinghorn, “Combat Trauma and Moral Fragmentation: A Theological Account of Moral Injury”, in Journal of the
Society of Christian Ethics 32/2 (2012), pp. 57-74; R. Nakashima Brock e G. Lettini, Soul Repair: Recovering from Moral
Injury after War, Boston 2012.

16 D. Finkel, “The Return: The traumatized veterans of Irag and Afghanistan”, inThe New Yorker, 9 settembre 2013, p.
36.

17 Cf. L. Jones e L. Newman,Our America: Life and Death on the South Side of Chicago, New York 1998, p. 170.

18 Cf.The Myth of Achievement Tests: The GED and the Role of Character in American Life, a cura di J. J. Heckman, J.
E. Humphries e T. Kautz, Chicago 2014.

19 Ibid., p. 341. Si veda anche: P. Tough, How Children Succeed: Grit, Curiosity, and the Hidden Power of Character,
New York 2012, XIX, pp. 148-175.

20 Ibid., p. 342.

21 R. Merrihew Adams,A Theory of Virtue: Excellence in Being for the Good, Oxford 2006, p. 37.

22 Cf. P. Tough,How Children Succeed, pp. 1-48, specialmente p. 17. Si veda anche N. J. Burke et al., “The Impact of
Adverse Childhood Experiences on an Urban Pediatric Population”, in Child Abuse and Neglect 35/6 (June 2011), pp.
408-413. Cf. anche “The Adverse Childhood Experiences Study”, www.acestudy.org, ultimo accesso 15 maggio 2014.

23 Cf. P. Tough, “Teaching Children to Calm Themselves”, inThe New York Times, 20 March 2014.

24 Ibid. Si veda anche S. P. Walker et al., “Inequality in early childhood: risk and protective factors for eatrly child
development”, in The Lancet 378 (9799), pp. 1325-1338, specialmente . 1331 e S. P. Walker et al., “Child development:
risk factors for adverse outcomes in developing countries”, in The Lancet 369 (9556), pp. 145-157, specialmente p. 152.
25 Ibid. Per i dati completi si veda I'Head Start Trauma Report 2013 http://www.saintlukeshealthsystem.org/head-start-
trauma-smart (ultimo accesso 7 aprile 2014.

26 Cf. P. Tough,How Children succeed, pp. 31-48.

27 Cf. J. Shay,Odysseus in America, p. 168. Shay sta prendendo le distanze da Herman, Trauma and Recovery, New
York 1992.

28 Doroteo di Gaza,Insegnamenti 14,151, in Id., Comunione con Dio e con gli uomini, a cura di L. Cremaschi, Magnano
2015, p. In precedenza Doroteo identifica I'umilta al fango della casa dell'anima. “Il fango & I'umilta perché viene dalla
terra ed é sotto i piedi di tutti. Ogni virtt senza umilta non & una virtu” (Ibid.).

29 Ibid., p. 4.

30 Sulla narrazione della verita negli alcolisti anonimi si veda A. Papanikolau, “Liberating eros: Confession and Desire”.
31 M. McCord Adams,Christ and the Horrors, Cambridge 2006, p. 47.

Monastero di Bose - Pagina 7 di 7


https://monasterodibose.it//#sdfootnote14anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote14anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote15anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote15anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote16anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote16anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote17anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote17anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote18anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote18anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote19anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote19anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote20anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote20anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote21anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote21anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote22anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote22anc
https://monasterodibose.it//http://www.acestudy.org
https://monasterodibose.it//http://www.acestudy.org
https://monasterodibose.it//#sdfootnote23anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote23anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote24anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote24anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote25anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote25anc
https://monasterodibose.it//http://www.saintlukeshealthsystem.org/head-start-trauma-smart
https://monasterodibose.it//http://www.saintlukeshealthsystem.org/head-start-trauma-smart
https://monasterodibose.it//http://www.saintlukeshealthsystem.org/head-start-trauma-smart
https://monasterodibose.it//#sdfootnote26anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote26anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote27anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote27anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote28anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote28anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote29anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote29anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote30anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote30anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote31anc
https://monasterodibose.it//#sdfootnote31anc

