La Chiesa e I problemi dell'Ecologia

Stampa
Stampa

XX Convegno Ecumenico Internazionale di spiritualita ortodossa
L'UOMO CUSTODE DEL CREATO

Bose, 5-8 settembre 2012

in collaborazione con le Chiese Ortodosse

RELAZIONI DI AMVROSIJ, VESCOVO DI GAT?INA
LA CHIESA E | PROBLEMI DELL'ECOLOGIA

AMVROSIJ, Vescovo di Gat?ina

Rettore dell’Accademia teologica di San Pietroburgo

Negli ultimi due decenni il mondo ha visto una profonda crisi ecologica, le cui testimonianze piu evidenti sono il
cambiamento climatico, la perdita di diversita biologica e I'inquinamento delle risorse naturali, cui va aggiunto il crescente
divario tra ricchi e poveri, insieme alla mancanza a livello mondiale di una politica ponderata per la tutela del’ambiente.
Oggi il 20% della popolazione mondiale vive con meno di 1 dollaro al giorno, e 1/7 della popolazione soffre per una
cronica mancanza di cibo. La globalizzazione e lo sviluppo delle tecnologie non hanno portato verso un mondo piu giusto
e umano. Il rapporto tra il reddito dei 20% dei ricchi e dei 20% dei poveri nel 1960 era di 3 a 1. Nel 1994 questo rapporto
era di 78 a 1. Vi sono 385 ricchi miliardari con patrimoni personali maggiori del Pil degli stati che rappresentano il 45%
della popolazione piu povera del mondo. Questa forte divaricazione e destinata ad aumentare nel xxi secolo. L'umanita
ha gia iniziato una dura lotta per le risorse energetiche, a prezzo di catastrofi tecnogene. Il disastro di Cernobyl,
Fukushima, il petrolio nel golfo del Messico non ne sono che alcuni esempi.

L'ecologia € la scienza delle interazioni che gli organismi hanno tra di loro e con I'ambiente circostante. Nello stesso

terra e il modo in cui l'interazione con I'ambiente influisce sulla sopravvivenza e lo sviluppo degli organismi viventi. E una
scienza recente, il suo fondatore si ritiene sia Eugene Warming (1841-1924).

Quale contributo pud dare la teologia ortodossa alla comprensione dei problemi posti dalla crisi ecologica globale?
Certamente le questioni che riguardano direttamente la natura devono essere analizzate con i criteri delle attuali
conoscenze scientifiche. Tuttavia occorre anche dire che le questioni ecologiche toccano le motivazioni dell’agire umano
e giudizi di valore, che aprono alla riflessione teologica. Lo sguardo teologico sui problemi dell’ecologia deve orientarsi in
una teologia della creazione che approfondisca quello che Isacco il Siro chiamo “gloria di Dio, celata ai viventi”.

Purtroppo nel mondo di oggi vi sono diversi pregiudizi e stereotipi riguardo al tema “Cristianesimo ed ecologia”. Spesso
si sente dire che l'idea cristiana di un Dio trascendente riduca il valore del mondo circostante, oppure che, ritenendo
'uomo creato a immagine di Dio, lo consideri un padrone che possa dominare la natura a proprio arbitrio.

C'e un granello di verita in queste accuse? O sono soltanto I'ennesimo tentativo della tendenza a imputare al
cristianesimo tutto quello che non é piu di moda? Certamente nella storia della civilta occidentale si trovano molti esempi
che possono dare argomenti a tali accuse, specialmente nell’eta moderna. La scienza moderna ha tolto il velo di mistero
dalla creazione e al senso di devoto tremore dinanzi al creato & subentrata la consapevolezza del potere dell'uomo sulla
natura. L'uomo sviluppa le sue capacita mentali a scapito del’ambiente. Dalla filosofia moderna europea viene un
atteggiamento verso il mondo che si esprime come totale dominio delluomo sulla creazione. Nel “Discorso sul metodo”
Cartesio scrive: “... invece della filosofia contemplativa, insegnata nelle scuole, possiamo crearne una pratica, con la
guale, conoscendo l'azione del fuoco, acqua, aria, stelle e di tutti i corpi che ci circondano, allo stesso modo come
conosciamo i vari mestieri dei nostri artigiani, noi potremmo, come loro, impiegare anche quelle forze in tutte le loro
applicazioni e cosi diventare quasi padroni e signori della natura”. Bacone scrisse anche piu crudamente: “lo sono giunto
alla verita, portando a voi la natura con tutti i suoi figli, affinché voi possiate sottometterla al vostro servizio e usarla come
una schiava”. Dal tempo di Bacone parole come “signoria”, “comando”, “conquista” e “potere” sono diventati termini atti a
descrivere il rapporto del’'uomo con la natura.

Oggi € evidentissimo che la soluzione del problema ecologico non stia nel campo della tecnologia, ma in quello dell’etica.
Ma l'etica deriva da una base ontologica, e se questa base € materialista, il problema diventa insolubile. Edmund Husserl
nella Crisi delle scienze europee scriveva che la scienza é divenuta estranea al suo radicamento nel mondo della
“esperienza viva”, e per conseguenza € diventata un sapere astratto, concettualmente depurato, e non un incontro con il
mondo reale. La critica di Husserl era rivolta contro I'affermazione positivista che il sapere scientifico & autosufficiente,
direttamente attingibile dai sensi e non richiede I'elaborazione filosofica o metafisica. Nonostante i progressi della
scienza e della tecnica, Husserl afferma che la separazione della scienza dalla filosofia € qualcosa di tragico. Il sogno

Monastero di Bose - Pagina 1 di 3


https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1192-2012-uomo-custode-del-creato
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1192-2012-uomo-custode-del-creato
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1192-2012-uomo-custode-del-creato
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/convegno/IMG_3727_Ambrosj_gatcina.jpg
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/convegno/IMG_3727_Ambrosj_gatcina.jpg

dell'llluminismo era la creazione di una “scienza universale”, al servizio della vita sociale e culturale, il dispiegarsi della
ragione doveva permettere al’'uomo di capire se stesso e il mondo in cui vive. Tuttavia la matematizzazione della natura
ha portato a una visione meccanicistica del cosmo, alla tecnicizzazione del rapporto col mondo e all'impoverimento
dell'esperienza dell'uomo.

Una delle idee basilari dell'ortodossia € che Dio Creatore, amando I'uomo, cred l'universo come “cosa molto buona”
(Gen 1,31) e 'uvomo a Sua immagine e somiglianza. Percio, nella tradizione cristiana non vi & alcuna contrapposizione
tra materia e spirito, corpo e anima, tra mondo presente e realta metafisica. Vi & un profondo legame tra il Creatore e la
creazione, un legame che implica di servire al primo e di rispettare la seconda. Il “dominio” dell’'uomo sulla natura, di cui
parla la Bibbia, non ha carattere assoluto, non significa arbitraria tirannia. Il nostro “possesso” non € irresponsabile, fine
a se stesso ed egocentrico ma liturgico: € dato per un compito concreto. Dio ha immesso nella creazione una struttura
interiore, che e responsabilita dell'uomo rispettare e custodire. Nel racconto della creazione Dio da agli uomini “erbe che
producono seme” (Gen 1,12). L'immagine del seme allude al fatto che l'uomo, coltivando la natura, non deve
distruggerla, ma lasciare il seme per il futuro. La natura assicurera i bisogni dell'uomo se egli sapra limitare le proprie
esigenze nell'impiegarne le risorse. In questo senso “possesso” e “dominio” significano un servizio responsabile.

Ecco perché & importante iniziare a parlare di ecologia muovendo dalla visione teologica del rapporto tra I'uomo e la

suppone la presenza di un ordine interno, stabilito da Dio, attingibile e commisurabile con I'esistenza umana. La
creazione non é cieca necessita, essa da un senso a tutto cio che si riflette nell’esistenza umana. L'idea di creazione e
profondamente consona all'uomo, alle sue necessita, speranze e sogni, non € I'idea greca di natura che opprime l'uomo,
ma di una casa ben costruita da un Creatore misericordioso”. La creazione € la nostra casa, noi siamo creati in armonia
con essa, come ogni essere vivente oggetto del pensiero divino: “Gli occhi di tutti sono rivolti a te in attesa, e tu provvedi
loro il cibo a suo tempo. Tu apri la tua mano e sazi la fame di ogni vivente” (Sal 145, 15-16).

Secondo la teologia ortodossa il mondo € un’eredita lasciataci da Dio, e noi stessi siamo i destinatari di questo dono, che
non & solo il creato, ma ben di pit, considerando che Dio dona Se stesso in questo dono. E il fatto stesso dell’esistenza
che & mirabile, la creazione sorge dalle profondita del possibile, dal nulla. Basilio il Grande e Gregorio Nisseno
sottolinearono questa differenza di principio tra la cosmologia biblica e la concezione pagana della natura. E I'esperienza
testimoniata dai santi asceti della nostra Chiesa: Serafino di Sarov, Porfirio dell’Athos e altri. “Tutte le realta intorno a noi
sono gocce di amore divino: quelle viventi e quelle morte, alberi e animali, uccelli e montagne, i mari, il sorgere del sole e
il cielo stellato. Esse rappresentano un amore piccolo, attraverso il quale attingiamo I'amore grande, che € Cristo” (B.
Foltz).

L'umanita & parte primaria nella creazione, e la sua caduta pud comportare la caduta di tutto I'ordine creato. D’altra
parte, la nostra tensione a unirci con il Cristo risorto & pegno della futura trasfigurazione di tutta la creazione, quando
“Dio sara tutto in tutti” (1 Cor 15,28). L'approccio teologico cosi formulato ci consente di evitare un estremo, presente
oggi nel dibattito ecologico: il disprezzo delluomo, secondo cui I'umanita & solo una componente dell’armonia cosmica,
un semplice prodotto delle forze cieche della natura, che conseguentemente in essa deve dissolversi.
L’antropocentrismo teologico colloca centralita dell'uomo nell'opera di conservare e benedire, non nello sfruttamento e
devastazione del creato. “Noi siamo responsabili del mondo”, scriveva Vladimir Losskij: “Siamo la parola, il logos
in cui esso si esprime, e solo da noi dipende se esso esprime bestemmia o preghiera. Solo per nostro tramite il cosmo,
come continuazione del nostro corpo, pud accogliere la grazia”. Per tramite nostro, uniti con Cristo, in cui la divisione &
gia superata, questa Terra pud essere guarita.

La coscienza odierna di una sacralita della natura pud essere cosi espressa non da una percezione pagana del mondo,
ma da quella contemplazione della natura — théoria physikeé, su cui insisteva Olivier Clément — che & propria della
teologia bizantina. Questo profondo rapporto sacramentale verso il mondo materiale ci conduce ad attuare il profondo
legame mistico con Dio e il mondo nella Liturgia della Chiesa, in cui si rinnova I'unita tra il Cielo e la terra.

Nell'attuale contesto ecologico questa percezione del mistero della creazione si € quasi perduto. Facendo distinzione tra
I'essenza misteriosa di Dio e le “energie” divine che tutto compenetrano, dobbiamo evidenziare sia la trascendenza, sia
'immanenza di Dio: affermare il profondo mistero trascendente dell'essenza divina, e al tempo stesso parlare delle
energie divine, che penetrano e vivificano la creazione, la cui bellezza deve essere attinta come rivelazione dell’eterna
Parola Divina mediante la quale essa fu operata.

Noi tendiamo a parlare di una crisi “ecologica”, ma questa non & tanto una crisi ecologica, quanto una crisi della nostra
percezione della realta, della nostra visione del mondo. Il superamento della crisi ecologica necessariamente deve
presupporre il superamento di quella visione egoistica, sul rapporto uomo-natura, da cui & stata generata questa crisi. La
guarigione della Terra &€ impossibile senza la guarigione dell’'anima umana, & impossibile ristabilire I'ordine buono della
creazione senza ristabilire I'ordine nel nostro cuore.

Dobbiamo porre a noi stessi il problema del nostro atteggiamento personale e spirituale verso tali questioni. Oggi 'uomo
parla di liberta e di consumo, non parla mai di moderazione e ascetismo. L'ascetismo ci libera dalla “esistenza legata alle
cose” (M. Heidegger), dal nostro egoismo. Siamo chiamati a operare in armonia con la creazione, e non a una crudele
dominazione su di essa. L'ascesi cristiana non presuppone la fuga dal mondo o dalla societa, ma una disposizione della
~mente e del cuore, orientata al fiSpetto € amonenpeh BiGoeNeraghaCifconda. Il consumo smisurato deriva dal nostro



estraniamento da noi stessi, dalla terra, dalla vita e da Dio. L'ascetismo ci permette di attuare un sincero pentimento e
quindi iniziare a rivolgerci al mondo come dono, come creazione.

Per assicurare al nostro futuro una vita secondo natura € necessaria una autolimitazione ascetica, e che la moltitudine di
beni materiali venga ridotta solo a quelli utili. Quest’autolimitazione, pero, deve essere volontaria e consapevole, e non
una limitazione calata dall’esterno e priva di dimensione etica.

L'ecologia contemporanea, come questione scientifica e come movimento per la salvezza dell'ecosistema rappresenta
un’espressione molto caratteristica dell'interesse dell’'uomo, concentrato su obiettivi pragmatici. La logica di difesa
dell’'ambiente naturale & vista come una questione puramente utilitaria. Se noi non difenderemo I'ambiente in cui viviamo,
la nostra stessa sopravvivenza sul pianeta diventera problematica. Ma, come ogni altra etica, questo modello suscita una
domanda. A chi spetta determinare le regole del comportamento umano, e su quale fondamento? Una logica razionale,
abbiamo gia notato, € alla base della stessa crisi ecologica, percio non puo pretendere di essere un criterio oggettivo e
universale.

Dal punto di vista della Chiesa Ortodossa la protezione dellambiente come creazione di Dio & una suprema
responsabilita dell’'uomo, indipendentemente da qualunque vantaggio materiale o finanziario che questa protezione
potrebbe portare. Dobbiamo accentuare I'attenzione su una determinata gerarchia di valori, sulla base della quale sia
possibile formulare anche le regole del comportamento pratico. Questo pud attuarsi solo se noi riconosciamo la presenza
di un determinato significato della vita e dell'universo. La questione dell’lambiente non puo essere solo una questione
politica o tecnologica. Essa € anzitutto una questione religiosa e spirituale. Solo in questo contesto possiamo parlare di
una “etica ecologica”, che deriva non da codici di comportamento razionalistici, ma dalla necessita del’'uomo di amare e
di essere amato nella relazione personale. Il logos della creazione € un invito, rivolto da Dio all'umanita, un invito a una
relazione personale con Lui. Affinché 'umanita raggiunga una tale coscienza, € necessario che la consapevolezza
teorica divenga conoscenza esperta e un atteggiamento di tutta la societa. Oggi questo orientamento religioso sulla
tutela del creato deve estendersi a ogni aspetto della vita economica e sociale.

Nella cornice di attivita della Commissione interconciliare & stato preparato un progetto di documento “Fondamenti della
concezione ecologica della Chiesa Ortodossa Russa”. Nel documento si sottolinea la necessita di una posizione attiva di
sacerdoti e laici, finalizzata alla protezione della natura e dell’'ambiente.

Nella preghiera noi chiediamo perdono per le nostre colpe, volontarie e involontarie. Noi dobbiamo chiedere perdono a
Dio anche per le sofferenze inferte alla Sua creazione. Cominceremo cosi quel processo di guarigione dell'ambiente in
cui viviamo, che ¢ stato benedetto da Dio. Cominceremo cosi a capire piu profondamente la nostra responsabilita per
guesto dono di Dio.

+ AMVROSIJ, Vescovo di Gat?ina

Monastero di Bose - Pagina 3 di 3



