La Sacra Scrittura e la Spiritualita Ortodossa

Stampa
Stampa

XIX Convegno Ecumenico Internazionale di spiritualita ortodossa
LA PAROLA DI DIO NELLA VITA SPIRITUALE

Bose, 7-10 settembre 2011

in collaborazione con le Chiese Ortodosse

RELAZIONE DEL METROPOLITA ELPIDOPHOROS DI BURSA

LA SACRA SCRITTURA
E LA SPIRITUALITA ORTODOSSA

Ascolta la relazione in inglese:

Permettetemi innanzitutto di osservare che per lungo tempo all'interno degli ambienti teologici e oltre &€ prevalsa
I'opinione secondo cui lo studio della sacra Scrittura non era sinonimo di spiritualita e, al contrario, la spiritualita non
scaturisce dallo studio della sacra Scrittura ma piuttosto dalla partecipazione frequente alle sacre liturgie, dall’ascetismo
monastico, dalla preghiera mentale, eccetera.

Tuttavia, dal momento che queste tendenze sono state ormai respinte sia in Oriente che in Occidente (1), vorrei cogliere
guest'occasione per congratularmi con gli organizzatori per la felice combinazione di questi due elementi importanti — la
spiritualita e la Scrittura — e procedere dunque con la trattazione del mio argomento.

Inizialmente e a guisa di introduzione vorrei affermare categoricamente che non vi pud essere nessuna spiritualita e
condotta di vita ortodossa vera e autentica che non sia basata sulla sacra Scrittura e non sia da essa ispirata. Senza
alcun dubbio la sacra Scrittura costituisce la fonte, il principio e il fondamento di quella che & chiamata “spiritualita
ortodossa”. La spiritualitd ortodossa non consiste soltanto in belle idee, sublimi pensieri e gradevoli riflessioni; & piuttosto
un ethos ecclesiale equilibrato e autentico, uno stile di vita puro, un comportamento retto, un atteggiamento e una
condotta di vita precisi (2).

ortodossa, in contrasto con il termine “Bibbia”. La sacra Scrittura comprende la totalita dei libri conosciuti e ispirati
dell’Antico e del Nuovo Testamento (3). | cinquanta libri dell’Antico Testamento sono divisi in libri storici, poetici, didattici
e profetici. | ventisette libri del Nuovo Testamento sono divisi in libri storici, didattici e profetici o apocalittici.

L’'apostolo Paolo parla di “sante Scritture” (Rm 1,2) e di “scritti sacri” (2Tm 3,15); egli osserva altresi: “Tutta la Scrittura,
ispirata da Dio, € anche utile per insegnare, convincere, correggere ed educare nella giustizia, perché 'uomo di Dio sia
completo e ben preparato per ogni opera buona” (2Tm 3,16-17). Ispirata da Dio, la santa Scrittura € anche degna di fede
e di considerazione, memorabile e certamente assolutamente degna di essere studiata. La santa Scrittura non contiene
falsita, imprecisioni, inesattezze o “zone grigie”, come diremmo noi oggi. Si indirizza e si rivolge a ciascuno di noi in
modo semplice per affidarci le grandi verita e i grandi misteri di Dio. Inoltre la santa Scrittura & autentica e contiene in
abbondanza la grazia dello Spirito santo che preserva i suoi autori da qualsiasi resa erronea della rivelazione divina.

La santa Scrittura pud essere considerata come una lettera personale inviata da Dio a ciascun cristiano. E la Parola di
Dio salvifica e redentrice. Il Dio onnibenevolente, nella sua condiscendenza, raggiunge I'orecchio del credente e gli rivela
i propri segreti per il suo progresso spirituale. Se qualsiasi libro da delle informazioni, le sante Scritture trasmettono
invece una trasformazione, essendo per I'essere umano che le riceve una trasfigurazione. Dio ci rivela la sua volonta
attraverso le sante Scritture. Il Figlio unigenito, la Parola di Dio, la seconda persona della santa Trinita, “si fece carne e
venne ad abitare in mezzo a noi” (Gv 1,14) per la nostra salvezza. Il nostro Signore Gesu Cristo, “il Figlio unigenito, che
e Dio ed & nel seno del Padre, lui lo ha rivelato” (Gv 1,18) e ci ha fatto conoscere suo Padre. Il Figlio e Parola di Dio si
incarnato ed & entrato nella storia umana al fine di trasfigurare il mondo; ha inaugurato il suo regno per la salvezza della
creazione da lui amata; dopo la sua ascensione al cielo non ha abbandonato 'umanita decaduta ma continua a regnare

Monastero di Bose - Pagina 1 di 6


https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1151-2011-parola-e-vita-spirituale
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1151-2011-parola-e-vita-spirituale
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1151-2011-parola-e-vita-spirituale
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2011/Elpidoporos.jpg
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2011/Elpidoporos.jpg

attraverso la Chiesa, sacramento di santificazione e di salvezza, corpo del Cristo vivente. Coloro che vengono battezzati
nel nome della santa Trinita diventano membri di questo corpo invisibile il cui capo & Cristo stesso e sono nutriti dal suo
corpo e dal suo sangue, che non si estinguono e a cui partecipano attraverso il mistero della santa eucaristia.

Accanto al nutrimento mistico della santa eucaristia, la madre chiesa offre anche ai fedeli, quale nutrimento, la Parola di
Dio che e essenziale per la vita di fede. Il compito principale della Chiesa, il suo ministero piu amato, e I'offerta non
soltanto del corpo e del sangue del Signore nella mistica cena eucaristica durante ogni divina liturgia, ma anche della
sua Parola divina, la sacra predicazione del Vangelo contenuto e rivelato nella santa Scrittura.

Vorrei qui ricordare le parole del patriarca ecumenico Bartolomeo pronunciate quando fu invitato a intervenire alla XiII
assemblea generale ordinaria dei vescovi cattolici. Questa fu la prima occasione nella storia in cui a un patriarca
ecumenico fu offerta la possibilita di rivolgersi a un sinodo di vescovi cattolici. In quell’occasione sua santita ha
dichiarato: “La Chiesa deve riscoprire la Parola di Dio in ogni generazione e farla udire con rinnovato vigore e
persuasione anche nel nostro mondo contemporaneo che, nel profondo del proprio cuore, &€ assetato del messaggio
divino di pace, speranza e carita” (4).

| brani profetici, apostolici ed evangelici che sono letti durante le sacre liturgie e le divine liturgie sono la miglior
occasione affinché sia offerta un'omelia solida e ben preparata da parte di un degno predicatore. Sfortunatamente,
tuttavia, il sacro pulpito viene talvolta distorto e trasformato nella vetrina di un “invasato”, da cui il predicatore del Vangelo
esprime in termini esaltati le proprie opinioni personali sugli eventi correnti del momento; oppure denuncia con animosita
gli errori di coloro che vengono considerati “nemici”, e dunque fallendo ancora lo scopo di trasmettere il messaggio
evangelico che porta con sé il gusto e la verita dell’'eternita. Le persone non vanno in chiesa per sentire un’opinione in
piu sugli eventi contemporanei; ci vanno per essere rafforzati, consolati, incoraggiati e nutriti spiritualmente (5).

La Parola della santa Scrittura € eterna; appartiene a tutte le epoche e tuttavia € sempre attuale. Essa €, dopo tutto, la
Parola di Dio essenziale e portatrice di vita, che risponde con potenza alle domande fondamentali dei giovani e ai
problemi esistenziali di tutti gli esseri umani. Credo che la santa Scrittura non debba essere studiata come tutti gli altri
libri che soddisfano soltanto il nostro intelletto. Essa offre cibo solido per lo spirito. Lo studio della Scrittura assomiglia
alla preghiera. E il Libro par excellence della Chiesa, corpo di Cristo. “La Chiesa cristiana &, soprattutto, una Chiesa
basata sulle Scritture. Sebbene i metodi ermeneutici siano diversi da un padre della Chiesa a un altro, da una ‘scuola’ a
un’altra e dall'Oriente all'Occidente, tuttavia la Scrittura € stata sempre accolta come realta vivente e non come lettera
morta”, come affermo il patriarca Bartolomeo nel discorso gia menzionato (6). Questo € esattamente il motivo per cui la
sacra Scrittura pud essere compresa e interpretata correttamente soltanto quando si acquisisce “il pensiero di Cristo”
(1Cor 2,16), come ci ricorda san Paolo. Cid comporta I'acquisizione di una sensibilita ecclesiale autentica, quale € quella
esistente nella tradizione della Chiesa ed & espressa dai padri teofori (7). Lo studio della sacra Scrittura con una tale
sensibilita e con tali presupposti puo rafforzare la nostra lotta personale e incoraggia la vita e I'orientamento della
spiritualita ortodossa. Chiunque si accosti alla sacra Scrittura in questo modo concordera con il re profeta David che
disse: “Quanto sono dolci al mio palato le tue promesse, piu del miele per la mia bocca” (Sal 119,103).

Lo studio sistematico, continuo e approfondito della santa Scrittura ci fara scoprire che il nostro pastore € un Dio di
assoluta benevolenza, € il nostro creatore, mentre noi siamo le pecore che ricevono la benedizione di Dio, che ricevono |l
dono e I'opportunita di essere condotte e guidate dal Buon Pastore, il nostro Signore Gesu Cristo. Noi siamo entrati nel
suo gregge, la Chiesa, attraverso il battesimo, e in essa la cura pastorale nei nostri confronti & senza fine. In questo
gregge troviamo protezione, sicurezza, benevolenza e impavidita. Condursi al pascolo da se stessi &€ sempre pericoloso
e conduce all'isolamento e all’errore. Cristo crocifisso e risorto € il pastore spossessato di sé e autoimmolato, preservato
da vanita, autoesaltazione e celata arroganza.

Il pastore deve essere sapiente, trasparente, buono, puro, autentico, venerabile, sincero, saldo e pieno di amore. La vita
spirituale ortodossa non pud fare a meno di possedere tutte queste caratteristiche. Se porta in sé segni di stolta
presunzione, di impurita legata all’egoismo, di mancanza di genuinitad o di sincerita, di amarezza e risentimento, o magatri
di un’'umilta simulata che cela un falso atteggiamento farisaico e un discorso ipocrita sull'amore, allora cio che ne risulta
€ un’azione empia, un teatro ben allestito che presto o tardi rivelera, dietro all'attore mascherato, un traditore fraudolento
che distorce la vita spirituale.

Il diavolo e le sue schiere operano con ogni mezzo a loro disposizione per alterare, distorcere e sfigurare la verita; il
diavolo e le sue schiere fanno qualsiasi sforzo possibile per rimuovere del tutto la sacralita della persona umana unica e
irripetibile, al fine di allontanarci dalla Parola di Dio portatrice di vita. Ma questo “male é sradicato soltanto dalla santita,
non dal rigore; e la santita introduce nella societa un seme che guarisce e trasforma”, come conclude il patriarca
Bartolomeo (8). A volte la luminosita spirituale, la serenita pacifica, la mitezza, la purezza e la gioia autentica possono
parlare in maniera piu potente delle parole eloquenti di sermoni appassionati. Come afferma sant’lgnazio di Antiochia:
“Le parole [di una persona simile] possiedono la forza delle azioni e il suo silenzio la potenza delle parole”.

Il successo delle grandi imprese non dipende tanto dalla destrezza, dalla capacita e dall’abilita retorica, quanto piuttosto
dalla benedizione di Dio. Senza I'assistenza e il beneplacito divini le imprese umane si riducono a mera vanita. A questo
proposito, I'arma piu potente nella lotta contro il male & la preghiera (9). La fiducia e l'affidamento a Dio offrono una
straordinaria sicurezza. Questa € la lezione e la raccomandazione della vita evangelica, che non delude mai la persona
umile che intraprende il suo viaggio.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 6



La spiritualita ortodossa non & l'abilita a stare ritto su un alto pulpito, né I'applauso eclatante per il conseguimento di
risultati eccezionali, né una forma di nirvana che non esiste nemmeno nell'ortodossia; e non & neppure una qualche
condizione impeccabile o una passivita, un'immobilita o una qualche perfezione. Secondo san Gregorio di Nissa la
perfezione nella spiritualita ortodossa € un viaggio interminabile. La lotta spirituale € permanente e senza fine,
incessante e che dura tutta la vita. In tale lotta ci saranno ritardi, ricadute, sconfitte, esitazioni, interruzioni e deviazioni.
Questo e il motivo che sta dietro alla verita evangelica della metanoia: pentimento, cambiamento di mentalita, nuovo
inizio, rinnovamento sincero della vita umana per opera della grazia divina (10). Il pentimento non ha niente a che fare
con un imbarazzo ansioso né con sensi di colpa, ma piuttosto con il riconoscimento dell’essere peccatori, I'accettazione
della propria inadeguatezza e il profondo desiderio di essere nuovamente uniti a Cristo. E un’opportunita di esame e di
conoscenza di s€, riconoscendo la propria prigionia nei confronti delle passioni empie e la propria mancanza delle virtt
divine, nonché il proprio disperato bisogno di essere liberati dal peccato. Il nostro ritorno a Dio incontrera sempre le
braccia aperte del Padre amoroso e pieno di attesa, pronto ad abbracciare e a baciare affettuosamente il figlio prodigo.

BN

Cristo ha detto: “lo sono la verita!” (Gv 14,6). La sua Parola & assolutamente vera, anzi € verita essa stessa, dal
momento che & anche amore. Per questo dovremmo sempre e dovunque parlare “nella verita e nelllamore”. Al giorno
d’'oggi, generalmente, la Parola di Dio non & ben accetta. | cuori sono ermeticamente chiusi e duri, spesso come pietre.
Anche le orecchie sono chiuse. Le numerose preoccupazioni spinose della vita quotidiana, come afferma la parabola
evangelica, sono ostacoli molto grandi. Vi sono naturalmente anche molti cuori ben disposti, cuori docili e benedetti. Se
si possiede un cuore simile, allora qualsiasi debolezza umana pud essere posta davanti alla santita della Parola di Dio
affinché lo Spirito santo possa manifestare il significato della sacra Scrittura e lo guidi alla verita eterna. Al di la delle
molte parole dei mass media, che ci offrono informazioni quotidiane e notiziari di attualita, il bisogno della Parola di Dio
portatrice di vita resta urgentissimo. Speriamo che vi siano sempre coloro “che hanno orecchie per ascoltare” (Mt 11,15)
(11).

San Paolo cosi esorta il suo discepolo Timoteo: “Tu vigila attentamente” (2Tm 4,5). Facendo questo egli sprona Timoteo
a essere costantemente vigilante nello spirito, cosi da poter vincere le passioni e divenire saldo nella sua natura
spirituale. Qui credo vi sia I'essenza della spiritualita ortodossa: I'attenzione, la purezza, la vigilanza che si estende
dappertutto, sempre e su tutto. Solo in questo modo I'umanita contemporanea puo trovar pace. L'uomo deve vedere s
stesso chiaramente, deve confrontarsi con i propri conflitti interiori e deve colmare il proprio vuoto. Cristo ha affermato
qguesta verita in maniera potente: “Beati i puri di cuore, perché vedranno Dio” (Mt 5,8). Solo i puri, dunque,
contempleranno il volto di Dio nel regno dei cieli. Non coloro che sono puri esteriormente, non coloro che si dicono puri
per differenziarsi dagli altri, non coloro che sono puri pretenziosamente o soltanto esteriormente, ma piuttosto coloro che
sono puri contemporaneamente nel cuore, nei pensieri, nellimmaginazione, nell'attivita e nell'intenzione. Il presupposto
fondamentale per acquisire la visione di Dio €, secondo san Massimo il Confessore, la purezza. San Basilio il Grande
dice che la persona impura € incapace di accogliere I'energia divina. San Gregorio Palamas enfatizza il punto seguente:
“Se possiamo dire che Dio ha una debolezza, dobbiamo dire che egli, il puro, non desidera dimorare tra cose impure”. E
per san Gregorio di Nissa I'astensione da ogni male e un atteggiamento distaccato dalle passioni sono equivalenti della
purezza.

La vita spirituale ortodossa rende il cuore del credente compassionevole, soddisfatto, sereno, armonioso e pacificato. Il
praticante autentico della spiritualita ortodossa & uno reso simile a Cristo, cioé uno che fa della vita di Cristo la propria
vita, come afferma il beato anziano Sophronios Zacharoff. E allora che il credente pud davvero divenire theophoros
(teoforo, “portatore di Dio"), christophoros (cristoforo, “portatore di Cristo) e pneumatophoros (pneumatoforo, “portatore
dello Spirito”).

A questo punto credo che sia importante chiarire il significato di “spiritualita ortodossa”, poiché molti elementi a essa
estranei si sono infiltrati nel tempo, creando serie distorsioni nellinterpretazione. La spiritualita & la grazia di una vita
nello Spirito santo; & una vita purificata dallo Spirito santo dopo una lotta in vista della purezza. Con “purezza” non
intendiamo un’etica sterile con criteri esterni prestabiliti. Una persona autenticamente spirituale € una persona adornata
con i dono dello Spirito santo. Nella vita spirituale cid che conta non e tanto cio che uno pensa o immagina, cio che uno
vuole essere o crede di essere, quanto piuttosto cid che una persona davvero & nel concreto. E pericoloso e discutibile
usare come criterio il nostro sentire psicologico o affettivo; questo non & affatto un indicatore preciso della reale
condizione spirituale di una persona. La vita spirituale non & cio che piace a una persona, cio in cui si trova a proprio
agio o in cui prova diletto. Una tale spiritualita individualistica € centrata su di sé ed egoistica, dal momento che cerca di
piacere al proprio “io”, di produrre la propria felicita, che conduce all'indolenza e all'indifferenza spirituali.

Una tale spiritualita ipocrita pud prosperare sia in Oriente che in Occidente. Sorrisetti, scambi di cortesia, omelie
sentimentali, ricette indolori: tutto questo si puo diffondere facilmente e creare un piacevole sollievo psicologico che puo
persino essere considerato spirituale da qualcuno. In questo modo, tuttavia, si inganna il proprio spirito con delle illusioni;
in questo modo non si gustera mai il frutto maturo di una sana spiritualita ortodossa. La partecipazione alla liturgia, la
preghiera secondo forme tradizionali e lo studio della sacra Scrittura sono indicativi piu della religiosita che non della
spiritualita. Spesso la spiritualita € identificata con I'avere pensieri e riflessioni profonde su Dio, oppure con l'essere
emotivamente mossi da questi. Ma, come abbiamo gia osservato, nell'Oriente ortodosso la spiritualita autentica ha piu a
che fare con i doni dello Spirito(12).

| doni dello Spirito santo non sono armi con cui fronteggiare i nemici, simili a un’efficace panoplia; sono invece doni di

amore che sono riversati su coloro che lottano con umilta e onore. La Chiesa &€ sempre stata afflitta da salvatori

Monastero di Bose - Pagina 3 di 6



autoproclamatisi tali, da guide spirituali presunte tali, con ambizioni e azioni empie, e ne ha sempre sofferto. | doni dello
Spirito santo non sono concessi affinché qualcuno prevalga o sorpassi gli altri, ma piuttosto affinché qualcuno
progredisca spiritualmente e si metta al servizio degli altri. La Chiesa ha la missione di avvicinarsi agli esseri umani
esistenzialmente e amabilmente per insegnare agli altri come amare ed essere amati, per guarire gli altri e insegnare
loro ad accogliere gli altri, a essere in comunione con gli altri e spronarli al cambiamento. Come leggiamo nei Detti dei
padri del deserto: “All'interno della comunione dei santi, ciascuno di noi € chiamato a diventare ‘come fuoco’, di toccare
il mondo con la forza mistica della Parola di Dio, cosi che — come un’estensione del corpo di Cristo — anche il mondo
possa dire: ‘Qualcuno mi ha toccato!” (Mt 9,20)"(13).

Spesso nel cristianesimo € prevalsa una sorta di spiritualita puritana, e questa ha occasionalmente influenzato anche
I'Oriente, dove alcune organizzazioni religiose diedero grande importanza alle maniere di comportamento esteriore,
risultando faticose e dannose per molti. Questa spiritualita puritana di alcuni decenni fa venne presentata come
contraltare a un’altra spiritualita, pit psicologizzante. Comunque, entrambe queste spiritualita sono assai distanti dalla
vera, preziosa essenza della spiritualita ortodossa, dal momento che questa si preoccupa seriamente dell'intera persona
impegnata nella lotta ascetica, sebbene non faccia dell'ascetismo un fine in se stesso. Dopo tutto, I'ascetismo € soltanto
un mezzo per conseguire il fine ultimo: il rinnovamento e la trasfigurazione dell’'uomo vecchio. Questo e cid che san
Serafino di Sarov intese parlando dell’acquisizione dello Spirito santo onnipotente. Questo dono della grazia divina non &
determinato dall’'uomo, dal basso, ma da Dio, dall'alto.

A volte gli uomini sono gelosi dei loro fratelli che sono considerati pit importanti o degni di attenzioni privilegiate, oppure
che si pentono piu profondamente o gustano il frutto dello Spirito prima di loro. A volte, come il fratello maggiore nella
nota parabola del ritorno del figlio prodigo, alcuni se la prendono addirittura con il loro Padre celeste. Questa € la ragione
per cui il criterio principale e piu significativo per misurare il progresso nella vita spirituale ortodossa € la maturazione
nell'amore. Il Nuovo Testamento € pieno di inni, affermazioni ed esortazioni riguardo all'acquisizione e alla maturazione
dell’'amore. Piu amiamo piu diveniamo simili a Dio che & Amore. La verita € che, sebbene lottiamo per imparare come
amare in maniera autentica, normalmente non vogliamo amare I'altro come egli o ella &; vogliamo prima cambiare gli altri
come noi immaginiamo o desideriamo che essi siano. Fare spazio all'altro, onorarlo, ascoltarlo, rispettarlo,
accompagnarlo, sostenerlo ed essere paziente con lui, tutte queste sono caratteristiche essenziali del vero amore. Cosi |l
criterio di una persona autenticamente spirituale & se essa ama in modo autentico, disinteressato, con spirito di sacrificio
e, in generale, nel modo in cui il Signore Gesu Cristo ama. Il ruolo dell'ascetismo cristiano € di ammorbidire il cuore di
pietra, di offrire una qualche integrita, equilibrio e “rotondita” che ci permetta di “rotolare” verso gli altri e che ci faccia
pentire di fronte alle nostre passioni. Saremo cosi pill compassionevoli, piu pazienti, piu misericordiosi, piu tolleranti
verso gli altri, nostri fratelli peccatori come noi, amandoli in maniera piu genuina.

In un’omelia rivolta a coloro che ritardavano il loro battesimo, san Gregorio di Nissa afferma che il nostro amore per Dio é
riflesso nella disponibilita da noi mostrata verso i nostri fratelli; tale amore € la nostra salvezza e la coltivazione delle
virtd. Al fine di seguire la via stretta e in salita della spiritualitd ortodossa dobbiamo studiare profondamente le sacre
Scritture cosi come i suoi interpreti, i santi padri; dobbiamo anche essere autentici, coraggiosi, pazienti e, soprattutto,
umili. Inoltre, dobbiamo abbandonarci interamente alla grazia e alla misericordia del Dio onnibenevolente. Dobbiamo
arrenderci a colui che ci ha amato fino all’estremo, assai prima che noi lo amassimo. E I'amore che riserviamo per Dio &
mostrato concretamente dall’amore per gli altri, dalle azioni di carita. Cosi possiamo parlare della spiritualita ortodossa e
dell'amore come i frutti dello Spirito santo.

Il fine della spiritualita ortodossa € la santificazione e la santita. Dobbiamo stare attenti a non trascurare o ad
abbandonare questo fine, assumendo una miriade di altre attivita che sono estranee alla vera natura e al vero scopo
della spiritualita. Un profondo senso di gratitudine e consolazione, ringraziamento e lode riflette la nostra nobilta
spirituale, la magnificenza di cid che in greco potremmo chiamare philotimon, cioé un sentimento di amore e onore, un
sentimento di dignita e nobilta che distingue un figlio adottivo. Quando veniamo criticati per non essere in grado di
mostrare chiaramente la presenza tangibile dello Spirito santo nella vita della Chiesa, non & sufficiente enumerare
semplicemente i nomi dei santi contemporanei; dobbiamo anche includere le nostre esperienze personali dello Spirito
santo. Tutte queste cose non sono prerogative esclusive del clero e dei monaci ma di tutti i battezzati nel nome della
santa Trinita. San Massimo il Confessore dichiara che coloro che conducono la loro vita in accordo con le leggi divine
sono accolti da Dio in maniera mistica come membri della sua stessa famiglia.

Dobbiamo anche ricordare che I'esicasmo ortodosso € ispirato dalla sacra Scrittura, cosi come € rafforzato e sostenuto
dalla vita sacramentale della Chiesa. Questo € il modo in cui la persona umana € unita a Dio. Questa unione spirituale
trascende ogni conoscenza; € cid che conduce all’'esistenza la perfezione spirituale. Durante le controversie esicaste del
XIV secolo il conflitto della scolastica e del razionalismo con I'ortodossia e I'ortoprassi fu di fatto un incontro dell’'umanita
con Dio attraverso le energie divine e increate. Il pensiero teologico ortodosso rivela a un livello sublime come la
spiritualita ortodossa & profondamente connessa con il culto divino.

Qualche volta dobbiamo anche accogliere senza timore I'autocritica. La Chiesa contiene la pienezza della verita, e
tuttavia non possiamo sempre provare questa verita. Il compito della Chiesa & quello di mantenere e di proclamare
senza compromessi la verita rivelata, presentando una sintesi della dottrina ortodossa e dell’etica cristiana in tutta la loro
autenticita, ed € inoltre quello di una testimonianza di amore, di speranza e di convinzione. Padre Dumitru Staniloae
scrive: “ll compito della teologia nel nostro tempo & quello di dare allumanita una luce superiore che illumini tutti gli
aspetti della vita umana, una consolazione definitiva, una convinzione ferma che le attivita umane hanno un senso

Monastero di Bose - Pagina 4 di 6



essenziale. Il suo scopo € quello di motivare le persone a partecipare pienamente a queste attivita, nella convinzione che
stanno lavorando per compiere il piano di Dio, che chiama la totalita della creazione verso il suo destino ultimo”(14). Il
contributo della teologia all'umanita oggi e domani & quello di aiutare le persone ad acquisire una nuova spiritualita
caratterizzata da un contenuto radicalmente ortodosso.

Siamo tutti consapevoli del fatto che all'interno del cristianesimo nel suo sviluppo storico si & prodotto il tragico fenomeno
della divisione, che provoca naturalmente seri problemi. A questo proposito, la testimonianza della Chiesa ortodossa ¢ la
testimonianza del Cristo vivente, che venne nel mondo per la rigenerazione e la salvezza del mondo intero. Il
cristianesimo ortodosso offre innanzitutto una testimonianza di verita e di amore, la testimonianza di una verita unica e di
un amore unico. In generale, il mondo non capisce che cosa significa sacrificare I'ego affinché scompaia I'egoismo, e di
conseguenza non pud sperimentare I'amore creativo e disinteressato di Dio. Nonostante cid, in questo mondo corrotto
I'amore autentico dei cristiani pud sconfiggere il male del mondo. La fede e la speranza in Dio ci aiutano a mettere le ali
e permetono al nostro amore di planare ancora piu in alto. Cosi, credenti e seguaci di Cristo sono sempre degli
elpidophoroi, cioé dei “portatori di speranza”. Una tale testimonianza di amore divino da parte dei fedeli non pud essere
mai semplice teoria, ma comporta piuttosto una vita offerta in sacrificio. Una tale vita autentica € il frutto della speranza
che presuppone il rispetto per la liberta dell’altro. Il grande amore di Dio per tutta la creazione non sminuisce affatto la
liberta umana. Sfortunatamente, si parla molto di liberta oggi ma coloro che parlano di essa sono proprio quelli che la
calpestano piu volgarmente.

Spossata per le innumerevoli preoccupazioni di una vita rumorosa e distratta, 'umanitd contemporanea desidera
ardentemente la pace e la tranquillita, sia esteriore sia interiore. La testimonianza della verita evangelica e la dimensione
silenziosa della spiritualita ortodossa sono esigenze particolarmente opportune oggi. La testimonianza potente
dell'amore, della liberta e del silenzio devono essere oggi offerte abbondantemente da parte della Chiesa a tutti coloro
che desiderano la salvezza. Questa offerta benedetta € un obbligo e una responsabilita da parte della Chiesa nei
confronti di tutti. L’ortodossia € ecumenica e deve abbracciare tutti con amore(15). Secondo le parole di san Gregorio il
Teologo: “Non cerchiamo di prevalere ma di accogliere i fratelli, dalla cui separazione siamo sconvolti"(16). San
Gregorio, uno dei nostri migliori teologi, ci ricorda che il nostro proposito non & quello di vincere, dal momento che il
nostro Signore ha gia ottenuto la vittoria su colui che doveva essere sconfitto. Il nostro proposito ora & di guadagnare il
nostro fratello e la nostra sorella, cosi che possiamo sconfiggere la divisione che ci separa e ci sconvolge. La
testimonianza della chiesa ortodossa € la testimonianza della salvezza e della rigenerazione di tutti: questo é il
messaggio della sacra Scrittura e questa € I'esperienza della spiritualita ortodossa.

Permettetemi di concludere questa presentazione con le parole del mio patriarca che si riferiscono a uno dei suoi
predecessori tra i santi: “Come ci ricorda san Giovanni Crisostomo, il sacramento del ‘nostro prossimo’ non pud essere
isolato dal sacramento dell“altare’ ... Se affermiamo di conservare il sacramento dell’altare non possiamo trascurare o
dimenticare il sacramento del prossimo: questa € una condizione fondamentale per realizzare la Parola di Dio nel mondo
allinterno della vita e della missione della Chiesa’(17).

Il metropolita di Bursa
Elpidophoros Lambriniadis,
Patriarcato di Costantinopoli

(1) Cf. The Message of Ecumenical Patriarch Bartholomew at the 19th Ecumenical International Conference on Orthodox
Spirituality at Bose Monastery (September 7-10, 2011): “None of the spiritual principles and elements make sense or
produce results without the fundamental principles espoused and expounded in the Holy Scriptures”.

(2) Op. cit. “... the Word of God is not simply something inspirational or influential. It is definitive and normative for the
spiritual life, serving as ‘a lamp unto our feet, and a light unto our path’ (Psalm 119,105)".

(4) His All Holiness Ecumenical Patriarch Bartholomew, “The Word of God in the Life and Mission of the Church”, The
Vatican, October 18, 2008.

p. 116.

(6) His Holiness Ecumenical Patriarch Bartholomew, Ibid.

(7) “Scripture is the living testimony of a lived history about the relationship of a living God with a living people”: His All-
Holiness Ecumenical Patriarch Bartholomew, Ibid.

(8) His All-Holiness Ecumenical Patriarch Bartholomew, Ibid.

(9) “Imbued with life of the sacraments and the purity of prayer, we are able to enter the innermost mystery of God's
Word”: His All-Holiness Ecumenical Patriarch Bartholomew, Ibid.

(10)“Yet for this spiritual revolution to occur, we must experience radical metanoia — a conversion of attitudes, habits and
practices — for ways that we have misused or abused God’'s Word, God's gifts and God'’s creation”: His All-Holiness
Ecumenical Patriarch Bartholomew, Ibid.

Monastero di Bose - Pagina 5 di 6



(11) Cf. Archimandrite Chrysostom Papathanasiou, ? ???? ????7? 2?7?27 ?????7??7?, Athens 2003, pp. 33-36.

(16)St. Gregorio the Theologian, Logos 41, PG 36,440B.
(17) His All-Holiness Ecumenical Patriarch Bartholomew, Ibid.

Monastero di Bose - Pagina 6 di 6



