Comunicato stampa conclusivo

Stampa
Stampa

XIX Convegno Ecumenico Internazionale di spiritualita ortodossa
LA PAROLA DI DIO NELLA VITA SPIRITUALE

Bose, 7-10 settembre 2011

in collaborazione con le Chiese Ortodosse

COMUNICATO STAMPA CONCLUSIVO

“Se Dio non avesse voluto narrare se stesso a noi, nulla nella creazione sarebbe stato capace di parlare di lui”, canta un
inno di Efrem il Siro (Sulla fede 44,7). Dio si rivela al’'uomo, ma rimane nel nascondimento: attende la risposta dell’'uomo.
La Scrittura rivela Dio, e al tempo stesso fa iniziare il cammino che I'uomo intraprende nel suo cuore per cercare e
trovare Dio, per ascoltare e rispondere alla sua Parola.

“La Parola di Dio nella vita spirituale” & stato il tema su cui biblisti, patrologi, teologi ed esponenti delle diverse Chiese
ortodosse, della Chiesa cattolica e delle chiese della riforma, hanno riflettuto nelle quattro giornate d’intenso studio e
confronto fraterno del XIX Convegno ecumenico internazionale di spiritualita ortodossa (Bose, 7-10 settembre 2011). I
simposio, inaugurato dagli interventi del priore di Bose, Enzo Bianchi e del metropolita Chrysostomos di Messenia
della Chiesa ortodossa di Grecia (la Bibbia nella celebrazione liturgica), si € concluso con le relazioni del metropolita
Elpidophoros di Bursa (Patriarcato di Costantinopoli), su La Sacra Scrittura nella vita spirituale, e del metropolita
llarion di Volokolamsk, presidente del Dipartimento per le relazioni esterne del Patriarcato di Mosca, su L’importanza
della Bibbia per la Teologia ortodossa.

Nella tradizione ortodossa, hanno riconosciuto molti dei relatori, & fondamentale I'unita di Scrittura santa ed esegesi nello
Spirito. L'assimilazione orante della Parola di Dio nell'alveo della Tradizione, intesa quale opera continua dello Spirito
che rivela il mistero di Cristo, si realizza nella liturgia, nella preghiera personale del cristiano, nelle diverse forme della
tradizione monastica. Il principio della lettura spirituale della Bibbia & sintetizzato ? ricorda il patriarca di Costantinopoli
Bartolomeo | nel suo messaggio al Convegno ? da Marco il monaco nel v secolo: “Colui che € umile nel pensiero e
impegnato nel lavoro spirituale, quando legge la Santa Scrittura, applica ogni cosa a se stesso”. Riprendendo una
celebre immagine di abba Poemen, il patriarca augura che l'incontro con la vivente Parola di Dio ? come l'acqua che
goccia dopo goccia scava la roccia ? trasformi verso dopo verso “le nostre esistenze in cellule vive del Corpo di Cristo”.
“I problemi scelti per essere discussi quest'anno”, ha osservato a sua volta il patriarca di Mosca Kirill 1 nel suo
messaggio, “ci chiedono di riflettere sui fondamenti stessi dell’essere cristiano”, e invitano tutti a “rivolgere I'occhio della
nostra mente alla Sacra Scrittura”, affinché, secondo I'esempio dei santi padri, “la lettura della Sacra Scrittura
rinvigorisca I'osservanza dei comandamenti del Signore e la sequela di Cristo”. L'obbedienza alla Parola di Dio
contenuta nella Scrittura, “amata tanto in oriente quanto in occidente” € anche la via per “rinnovare I'impegno della
comunione spirituale” tra i cristiani, come si € espresso papa Benedetto XVI, nel telegramma pervenuto tramite il
Segretario di stato Card. Tarcisio Bertone. “L'incontro con la Sacra Scrittura, inteso come evento spirituale e dunque
vero incontro con la Parola del Dio vivente”, ha scritto il cardinale Kurt Koch, Presidente del Pontificio Consiglio per la
promozione dell’'unita dei cristiani, potra recare importanti frutti “nell’ambito delle relazioni tra cristiani di diverse Chiese e
Comunita ecclesiali”.

Numerosissimi i messaggi augurali ancora pervenuti, tra cui quelli del patriarca Ignazio IV di Antiochia, di Irinej, patriarca
della Chiesa ortodossa serba, di Daniel, patriarca della Chiesa ortodossa romena, dell’Arcivescovo di Atene Hieronymos
II, del Catholicos di Tutti gli Armeni Garechin Il, del Cardinale Leonardo Sandri, prefetto della Congregazione per le
Chiese orientali, dellArcivescovo di Canterbury Rowan Williams; del metropolita Filaret di Minsk e Sluck; di mons.
Mariano Crociata, segretario generale della Commissione episcopale italiana, del dr. Olav Fikse Tveit, segretario
generale del Consiglio Ecumenico delle Chiese.

Tra i rappresentanti delle diverse Chiese che si sono succeduti negli interventi durante i lavori, ricordiamo i metropoliti
Georges del Monte Libano e Paul di Aleppo (Patriarcato di Antiochia),i vescovi Kliment di Krasnoslobodsk
(Patriarcato di Mosca), i vescovi Porfirije di Jegar (Chiesa ortodossa serba), Grigorij di Veliko Tarnovo e Boris di
Agatonitsa (Chiesa ortodossa bulgara), Serafim (Sigrist)(Chiesa ortodossa d’America), il cardinale Angelo Sodano,
Segretario di stato emerito decano del Sacro Collegio, il vescovo di Pistoia Mansueto Bianchi presidente della
commissione ecumenismo e dialogo della Commissione episcopale italiana, il vescovo di Biella Gabriele Mana,
ordinario del luogo e di Ivrea Arrigo Miglio, segretario della Conferenza episcopale piemontese, don Andrea Palmieri
officiale del pontificio consiglio per la promozione dell'unitd dei cristiani, p. Constantin Preda (Chiesa ortodossa
romena), delegato del Patriarca Daniel, p. Ruben (Zargaryan) (Chiesa apostolica armena), delegato del Catholikos di
tutti gli armeni Garechin II, 'archimandrita Athenagoras (Fasiolo) (Arcidiocesi Ortodossa d'ltalia e di Malta), il canonico
Jonathan Goodall (Chiesa d’'Inghilterra) delegato dell’Arcivescovo di Canterbury Rowan Williams e il dr. Michel Nseir,

Monastero di Bose - Pagina 1 di 3


https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1151-2011-parola-e-vita-spirituale
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1151-2011-parola-e-vita-spirituale
https://monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1151-2011-parola-e-vita-spirituale
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4187&Itemid=1164
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4187&Itemid=1164
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4187&Itemid=1164
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4188&Itemid=1164
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4188&Itemid=1164
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4188&Itemid=1164
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4188&Itemid=1164
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4188&Itemid=1164
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4188&Itemid=1164
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=3312
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=3312
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=316&Itemid=3312

delegato del Segretario Generale del Consiglio Ecumenico delle Chiese Olav Fikse Tveit.

Il percorso del Convegno ha mosso i suoi passi lasciandosi guidare dalla comprensione spirituale della Scrittura nei padri
della Chiesa. La centralitd della Scrittura nella vita spirituale & una costante in autori come Giovanni Crisostomo(
La Parola per la vita del popolo di Dio: San Giovanni Crisostomo, p. Dimitrij Jurevi?), sant'Efrem il Siro (Sant'Efrem il Siro
cantore della Parola di Dio, Sebastian Brock), nei padri del deserto (La Bibbia nell’esperienza spirituale dei Padri del

deserto, Luigi d’Ayala Valva) e in Gregorio Magno (La Lectio Divina come contemplazione della Parola: San Gregorio

Magno, Photios loannidis), fino a un autore impregnato dello spirito patristico come Teofane il Recluso (Esegesi e vita

spirituale: San Teofane il Recluso commenta i Salmi, Natalija A. Suchova). Ciascuno di questi autori ? e dunque il mondo
greco, siriaco, egiziano, latino e russo ? ci ricorda I'imprescindibilita della meditazione delle Scritture.

Il convegno si & poi posto il problema di come l'esegesi dei padri, che ricorrevano agli strumenti di analisi e
comprensione del testo loro contemporanei, possa essere oggi ripensata e integrata con I'approccio storico-critico, senza
chiusure pregiudiziali. Questa problematica di grande attualita & stata affrontata da diverse angolature negli interventi di
Daniel Ayuch (I Padri e le ermeneutiche della Bibbia), John Fotopoulos (Esegesi storico-critica della Bibbia e Ortodossia)
Anatolij A. Alekseev(Rinnovamento spirituale e studi biblici in Russia tra xix e xx secolo). Non si tratta semplicemente di
una disputa accademica, ma di una questione vitale per il futuro delle diverse chiese, come & emerso nell’lampio dibattito,
presieduto da p. Michel Van Parys, dedicato alla Bibbia nella tradizione ortodossa ieri e oggi,che ha offerto una chiave di
lettura ecclesiale, missionaria ed escatologica della Bibbia (sono intervenuti i vescovi Porfirije di Jegar, Boris di
Agatonitsa, Kliment di Krasnoslobodsk, il prof. Petros Vassiliadis e il dr. Michel Nseir).

Il rapporto tra esegesi e vita spirituale ha trovato un momento di approfondimento e di confronto nella tavola rotonda
sulla Bibbia nell’esperienza monastica oggi, presieduta da fr. Adalberto Mainardi, con contributi del’igumeno lakovos di
Petraki, dell’archimandrita Serghei di Nuovo Valamo, dell'igumeno Petr MeS?erinov del monastero Danilov di Mosca,
di p. Cesare Falletti, priore del monastero cistercense Dominus Tecum, di p. Christopher Savage di New Skete negli
Stati Uniti. La presenza al convegno di numerosi monaci e monache ortodossi, cattolici e riformati, provenienti da
monasteri di Grecia, Russia, Siria, Serbia, Bulgaria, Romania, Finlandia, Monte Sinai, Armenia, Etiopia, Egitto, Stati
Uniti, Belgio, Inghilterra, Francia, ltalia, € stato un segnale incoraggiante per misurare lI'urgenza di una rinnovata
presenza della Scrittura, non solo nella pieta personale del monaco e del cristiano, ma in ogni ambito della vita
comunitaria. E necessaria una vera e propria “pedagogia” al discernimento della Parola di Dio, che & sovente molto
difficile a causa della mancanza di autentiche guide spirituale.

Molti dei problemi sollevati nel corso delle discussioni hanno trovato eco nelle due relazioni della giornata conclusiva,
che hanno tracciato un’ideale sintesi dei lavori. “Non vi pud essere nessuna spiritualita e condotta di vita ortodossa vera
e autentica”, ha detto il metropolita Elpidophoros di Bursa, “se non & basata sulla sacra Scrittura e da essa ispirata: la
sacra Scrittura costituisce la fonte, il principio e il fondamento di quella che & chiamata ‘spiritualita ortodossa’. La
spiritualita ortodossa non consiste soltanto in belle idee, sublimi pensieri e gradevoli riflessioni; € piuttosto un ethos
ecclesiale equilibrato e autentico, uno stile di vita puro, un comportamento retto, un atteggiamento e una condotta di vita
precisi ... La spiritualita € la grazia di una vita nello Spirito santo; &€ una vita purificata dallo Spirito santo dopo una lotta in
vista della purezza”. Di qui deriva una particolare missione per la Chiesa: quella di “avvicinarsi agli esseri umani
amabilmente per insegnare come amare e come essere amati. Ciascuno di noi, leggiamo nei Detti dei padri del deserto,
e chiamato a diventare ‘come fuoco’, per toccare il mondo con la forza mistica della Parola di Dio, cosi che ... anche il
mondo possa dire: ‘Qualcuno mi ha toccato! (Mt 9,20)".

Quest'esigenza di coniugare l'ascolto della Parola di Dio con 'ascolto dell'umanita contemporanea, ha trovato un’ampia
convergenza nell'intervento del metropolita Ilarione di Volokolamsk, che ha dichiarato “senz’altro sbagliata” I'opinione
secondo cui “il cristiano ortodosso deve rifiutare la critica biblica poiché derivante da studi dell’ambito protestante”. “Gli
studi storico-critici aiutano a ricostruire il contesto storico della Scrittura, a capire meglio come le parole della Scrittura
erano intese dai suoi primi lettori e uditori”. Se “in base ai presupposti stessi della moderna scienza biblica
l'interpretazione spirituale della Scrittura, fondamentale per i santi Padri, rimane fuori dal campo visuale”, occorre
ricordare che il metodo storico-critico e I'ermeneutica biblica spirituale “guardano alla Bibbia da due punti di vista diversi”,
ma “questi punti di vista non sono in contrasto tra loro”. “La Tradizione ortodossa comprende la Scrittura come un
fondamento”, ha continuato il metropolita llarione: “Il cristiano ortodosso deve conoscere la Bibbia e vivere secondo
essa. Essere un cristiano ortodosso senza conoscere la Bibbia &€ assurdo e fuorviante”. Di qui la necessita, per la Chiesa
ortodossa russa, di una nuova traduzione che tenga “conto dei risultati della scienza contemporanea” e impieghi “tutta la
tavolozza di mezzi della lingua letteraria classica russa per trasmettere la bellezza e multiformita dei testi biblici ... senza
allontanarsi dalla tradizione ecclesiale”.

Il programma del convegno & stato elaborato in collaborazione con le chiese ortodosse dal comitato scientifico
presieduto da p. Enzo Bianchi, e composto tra gli altri da p. Hervé Legrand (Paris), p. Michel van Parys

(Chevetogne),e Antonio Rigo (Universita di Venezia), nell'intento di favorire I'incontro tra le diverse chiese e le tradizioni
spirituali d’oriente e d’occidente. Frutto di questo incontro € stata la possibilita di mettere “in luce alcune tessere ? come
si & espresso a nome del Comitato Scientifico nelle conclusioni fr. Sabino Chiala ? di un mosaico che resta in gran parte
nascosto: il mosaico della Scrittura”, in cui pero “si rivela a noi il volto di Colui di cui ci diciamo e ci vogliamo discepoli: il
Figlio di Dio, che il Padre ci ha inviato per renderci a nostra volta figli nello Spirito santo”.

La XX edizione del Convegno ecumenico internazionale di spiritualita ortodossa, di cui sara annunciato il tema dopo la
riunione del Comitato scientifico nel novembre 2011, si terra dal 5 all’8 settembre 2012. E prevista inoltre per giugno

Monastero di Bose - Pagina 2 di 3



2012 la regolare pubblicazione degli Atti anche di questo XIX Convegno, quelli del XVIII Comunione e solitudine sono gia
a disposizione.

Monastero di Bose - Pagina 3 di 3



