Pauvrete

Imprimer
Imprimer

DANIEL LIFSCHITZ, Le pauvre

Les mots de la spiritualité

par Enzo Bianchi

Le primat du Royaume relativise de fagon drastique les richesses: Jésus met en garde contre elles, parce qu'elles
peuvent déshumaniser 'homme

D'autre part, dans le climat actuel d'exaltation du «marché», on va jusqu'a chercher (et on prétend trouver) un fondement
évangélique au systeme capitaliste. Alors, en dénoncant dés le départ le caractére déviant de quelque forme que ce soit
de démonisation du «marché», de I'«entreprise», etc., qu'il est parfois donné de rencontrer dans les milieux catholiques —
et en reconnaissant que le jugement porté dans les milieux catholiques sur les questions et les réalités économiques est
souvent grossier, animé par des stéréotypes archaiques qui ne rendent plus aucunement compte de la réalité
économique actuelle, et qu'il se révele donc idéologique ou simplement inutile — je voudrais relire la pauvreté a partir du
message évangélique et néo-testamentaire, pour en tirer des indications pour notre aujourd'hui.

Il émerge de I'ensemble de I'Evangile que le discours sur la pauvreté ne trouve son sens que s'il n'est pas isolé, mais
gu'il est mis en contexte avec le centre de ce qui a animé la vie et la prédication de Jésus: I'annonce de lirruption du
Royaume de Dieu; la révélation qu'en lui Dieu visite son peuple. Ce primat du Royaume, qui devient le primat du Christ
et de l'appel a le suivre, relativise toutes les réalités humaines et ordonne notre rapport a elles. C'est en ce sens que
lirruption du Royaume, dans le Messie envoyé aux pauvres, signifie la béatitude des pauvres (Luc 6,20-26), proclamés
heureux non pas parce qu'ils seraient pauvres, mais parce que, a travers le Messie, leur sont données les arrhes de la
fin de leur pauvreté: le Royaume que Dieu instaurera pleinement leur appartient.

En méme temps, a coté de cette pauvreté négative et multiforme, qui embrasse les maux, les maladies, les péchés, la
mort, c'est-a-dire toutes les réalités qui blessent la plénitude de la vie de I'homme, et dont I'homme doit étre libéré, le
Christ pose l'exigence d'une pauvreté intérieure, la pauvreté en esprit (Matthieu 5,3), qui concerne I'étre et non pas
l'avoir. C'est l'attitude de foi et d’'humilité de ceux qui ne mettent pas leur confiance en eux-mémes, ni dans leurs biens
ou leurs forces, mais dans le Seigneur.

Le primat du Royaume relativise de fagon drastique les richesses: Jésus met en garde contre elles, parce qu'elles
peuvent prendre possession du cceur et devenir des idoles («Mamon»), parvenant ainsi a se substituer a Dieu et a
déshumaniser I'hnomme. Du reste, Arsitote avait déja proclamé «contre nature» l'attitude de ceux qui cherchent le bonheur
en accumulant les richesses: celles-ci ne peuvent étre qu'un moyen, jamais une fin. La pauvreté a, en effet, une
dimension anthropologique, qu'il faut absolument assumer pour obéir a I'appel lié a notre nature créée, pour devenir ce
gue l'on est. La critique féroce des richesses et l'invective contre les riches que l'on trouve dans la lettre de Jacques
n'épuisent certainement pas le message néo-testamentaire sur la pauvreté et la richesse, mais elles indiquent une
attitude prophétique et critique que I'Eglise doit maintenir vive dans I'histoire, méme au prix de confrontations avec les
pouvoirs mondains constitués.

En effet, Jésus pose aussi I'exigence évangélique de la pauvreté en termes de liberté par rapport au pouvoir: «Pour vous,
il n'en va pas ainsi» (Luc 22,26); c'est le commandement catégorique de Jésus pour faire de I'Eglise une communauté
eucharistique, structurée d'une facon «autre» que celle qui constitue les pouvoirs mondains. La pauvreté, ici, apparait
comme étant opposée au pouvoir. La présence évangélique de la communauté chrétienne porte en elle une valeur de
contre-culture, de critique du pouvoir dominant: mais cette valeur est active seulement lorsque, a l'intérieur de I'Eglise,
l'autorité est déclinée non pas comme un pouvoir mais comme un service. Réduire la pauvreté a une vertu privée signifie
en désamorcer ce qu'elle comporte de potentialité évangélique critique. Ce n'est pas un hasard si, au cours du bas
Moyen Age, parallélement a un manque d'exigence critique a I'égard de I'évolution de la société dans le domaine
économique, I'Eglise est parvenue a supprimer la pauvreté de son idéal canonique de sainteté. Ce n'est qu'avec Vatican
Il que l'on a recommencé a parler d’Eglise pauvre et de pauvres, et non plus seulement pour les pauvres et avec les
pauvres. Dans cette perspective, on renoue avec le fondement christologique de la pauvreté: «Christ, de riche qu'il était,
s'est fait pauvre pour vous, afin de vous enrichir par sa pauvreté» (2 Corinthiens 8,9). Un fondement qui fait de la
pauvreté non pas un conseil réservé a quelques uns, mais une exigence évangélique, impossible a éluder et adressée a
tous les chrétiens. Elle n'est pourtant pas une loi qui servirait de norme pour les formes que la pauvreté doit assumer
dans I'histoire.

Le Nouveau Testament lui-méme propose des formes nombreuses et différentes: il parle de vente des biens, de
renoncement, d'abandon, de partage des biens, de collectes en faveur des Eglises pauvres, etc. Ce fondement
christologique devient un fondement trinitaire, si I'on pense au Christ qui est pauvre, selon le quatriéme Evangile, parce
gue tout ce qu'il a, tout ce qu'il dit et tout ce qu'il fait, il le recoit du Pére. Cette relation intra-trinitaire d'écoute et d'accueil
réciproque du Pére et du Fils devient communication & 'homme a travers le don de I'Esprit. Et c'est précisément I'Esprit

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//images/stories/preghiera/lessico_spirituale/poverta/il-povero-copia.jpg
https://monasterodibose.it//images/stories/preghiera/lessico_spirituale/poverta/il-povero-copia.jpg

qui peut susciter la créativité des chrétiens dans ['histoire, pour les guider a I'obéissance a I'Evangile éternel dans le
contexte historique renouvelé.

Le fondement christologique et trinitaire de la pauvreté doit interroger 'Eglise sur deux points au moins, qui représentent
un défi que les prochaines années réservent au christianisme: vivre la mission comme une mission pauvre, en traduisant
dans l'aujourd'hui les exigences trés fortes de Jésus concernant la pauvreté de I'envoyé (cf. Luc 9,1-6; 10,1-16). Seule
une mission pauvre peut s'adresser a des destinataires pauvres sans démentir, par la pratique, I'Evangile, parole de la
croix, qu'elle annonce. Christ s'est fait pauvre, en effet, et cette réalité trouve dans le don de soi sur la croix le sommet
de sa manifestation. Par ailleurs, il est nécessaire de penser la pauvreté comme une dimension communautaire,
ecclésiale, non pas seulement comme une vertu individuelle. Mais cela exige que l'on reprenne I'horizon eschatologique
pour modeler les structures ecclésiales, pour modeler la maniére qu'a I'Eglise de se situer dans I'histoire, et enfin pour
écouter le cri des millions de pauvres qui s'éléve de la terre vers Dieu et demande justice.

Tiré de ENZO BIANCHI, Les mots de la vie intérieure, Cerf, 2000.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



