Le combat spirituel: éléments bibliques

Imprimer
Imprimer

Enzo Bianchi, Priore di Bose
XVlle Collogue cecuménique international
Conférence d'ENZO BIANCHI
Seul Jésus Christ, qui vit en chacun de nous, peut vaincre le mal qui nous habite et, par le combat spirituel, la vie

du Christ triomphe de la puissance de la mort

Bose, 9 septembre 2009

XVII Colloque cecuménique international

Ecouter la conférence:

TEXTE ORIGINAL ITALIEN
DE LA CONFERENCE

Introduzione

Occorre ripetere quali sono le guerre e le lotte che ci attendono dopo il battesimo? ... Si tratta di cercare fuori di sé un
campo di battaglia? Forse le mie parole ti stupiranno, eppure sono vere: limita la tua ricerca a te stesso! Tu devi lottare in
te stesso ... perché il tuo nemico procede dal tuo cuore. Non sono io a dirlo, ma Cristo. Ascoltalo: «Dal cuore provengono
i pensieri malvagi, gli omicidi, gli adultéri, le prostituzioni, i furti, le false testimonianze, le bestemmie» (Mt 15,19).
(Origene, Omelie su Giosue 5,2)

Queste parole di Origene sintetizzano mirabilmente quell’esercizio cosi essenziale della vita spirituale che la tradizione
cristiana ci ha consegnato sotto il nome di lotta spirituale. Si tratta di una lotta interiore, invisibile, non rivolta contro esseri
esterni a s€, ma contro «il peccato che ci assedia» (Eb 12,1), contro «le passioni cattive che fanno guerra nelle nostre
membra» (cf. Gc 4,1), contro le suggestioni che sonnecchiano nel profondo del nostro cuore, ma che sovente si destano
ed emergono con una prepotenza aggressiva, fino ad assumere il volto di tentazioni seducenti. Conosciamo bene come

il tema della lotta spirituale sia stato sviluppato in numerosi testi della tradizione patristica e della letteratura ascetica, sia
in oriente sia in occidente.

Le radici della riflessione su questo tema si trovano pero nelle Sante Scritture. Gia I’Antico Testamento, fin dalle prime
pagine del libro della Genesi, conosce il comando a dominare l'istinto malvagio che abita il cuore umano: «l'istintojézer)
del cuore umano é incline al male fin dall'infanzia» (Gen 8,21); «il peccato & accovacciato alla tua porta; verso di te e la
sua brama, ma tu dominalo» (Gen 4,7). E nella letteratura sapienziale si legge una massima molto eloquente: «Chi
domina se stesso vale piu di chi conquista una citta» (Pr 16,32).

I Nuovo Testamento poi — e al suo interno, in particolare, il corpus paolino — presenta la lotta spirituale come
un’esigenza insita nel battesimo, come un elemento fondamentale per definire I'identita di fede del cristiano. Cidé emerge
con chiarezza, per esempio, dall'esortazione rivolta da Paolo a Timoteo: «Combatti la buona battaglia della fedel{o kalos
agon tés pisteos), cerca di raggiungere la vita eterna alla quale sei stato chiamato e per la quale hai fatto la tua bella
professione di fede» (1Tm 6,12). Ed € lo stesso Apostolo che, ormai vicino alla morte, volgendo uno sguardo riassuntivo
alla propria vita afferma di sé quasi con stupore: «E giunto il momento di sciogliere le vele. Ho combattuto la buona
battaglia (ton kalon agéna hegonismai), ho terminato la corsa, ho conservato la fede» (2Tm 4,7).

Nella seconda parte della mia riflessione tornerd piu specificamente sulla presentazione della vita cristiana come lotta,
come battaglia incessante, quale & attestata soprattutto negli scritti neotestamentari. Prima perd vorrei compiere un
percorso biblico meno consueto, ma a mio awiso essenziale per fondare una trattazione della lotta spirituale alla luce

Monastero di Bose - Pagina 1 di 6


https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/convegno/IMG_3745_Enzo.jpg
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/convegno/IMG_3745_Enzo.jpg
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163

delle Scritture.

1. Alle radici della lotta spirituale

Vi sono tre brani biblici che, letti in parallelo, costituiscono il paradigma delle seduzioni messe in atto dal demonio nei
confronti dell'uomo: il racconto della tentazione alla quale soccombono il primo uomo e la prima donna (Gen 3,1-6); la
narrazione delle tentazioni affrontate vittoriosamente da Gesu (Mt 4,1-11; Lc 4,1-13); la descrizione della lotta contro la
mondanita cui il cristiano & chiamato (1Gv 2,15-16). Il passo genesiaco, in particolare, pud essere collocato nel suo
contesto piu ampio, in modo da consentire qualche considerazione sulla motivazione profonda che spinge l'essere
umano a peccare.

a) La paura della morte e la philautia

La tentazione e il peccato sono certamente da porre in relazione con I'ambiente storico, con I'atmosfera culturale e
sociale in cui 'uomo & immerso, con quegli elementi che, prendendo a prestito il linguaggio paolino, si potrebbero
definire «potenze dell'aria» (Ef 2,2), «principati e potenze» (Ef 6,12). Vi € perd qualcosa di ancor piu profondo, che attiene
all'interiorita dell’essere umano. Esiste infatti in ogni uomo una tendenza egoistica, un’inclinazione peccaminosa: € quella
disposizione interiore che oppone resistenza al dono di Dio, definita dal Nuovo Testamento col termine «carne» garx: cf.
Gv 3,6; 6,63; 8,15; Rm 6,19; 7,5; ecc.), dalla quale hanno origine «i desideri della carne che fanno guerra alla vita» (1Pt
2,11). La tradizione cristiana ha efficacemente parlato in proposito di philautia, cioé di amore egoistico di sé»: una brama
perseguita a ogni costo, anche senza gli altri e addirittura contro gli altri; una preoccupazione esclusiva per il proprio
interesse che induce a considerare il proprio io come misura della realta; in una parola, tutto cid che si oppone al
desiderio di Dio, quello della comunione tra sé e gli uomini e degli uomini tra di loro.

Ma qual é il movente ultimo della philautia? Un brano della Lettera agli Ebrei lo esprime con grande lucidita:

Cristo e divenuto partecipe del nostro sangue della nostra carne, per ridurre allimpotenza mediante la morte colui che
della morte ha il potere, cioé il diavolo, e liberare cosi quelli che, per timore della morte (fébo thanatou), erano soggetti a
schiavitu per tutta la vita (cf. Eb 2,14-15).

Si tratta di una constatazione estremamente vera: noi uomini durante tutta la vita patiamo la paura della morte, e tale
esperienza ci domina, ci aliena. La morte € <ire delle paure» (melek ballahot: Gb 18,14), perché ¢ la radice di tutte le

altre paure. Essa non é solo 'ultimo istante della vita biologica, ma & una forza costantemente all'opera nella nostra vita
quotidiana, che si manifesta come sofferenza, malattia, fine di cido che per noi € vitale, al punto da causare vere e proprie
situazioni di non-vita in chi biologicamente & ancora vivo.

La morte, dunque, non € solo «salario del peccato» (Rm 6,23), ma anche istigazione al peccato: € infatti proprida paura
della morte che ci spinge a cercare vita nel peccato; é la schiavitu in cui ci avvince tale paura ad essere causa del male e
del peccato che commettiamo, come ci ricordano anche le parole che, con finezza psicologica, il libro della Sapienza
mette in bocca agli empi (cf. Sap 1,16-2,24). In breve: mosso dalla paura della morte, 'uomo vuole preservare con
qualsiasi mezzo la propria vita, vuole possedere per sé i beni della terra, vuole dominare sugli altri. Egli pensa di
assicurarsi in tal modo una vita abbondante e giunge a considerare giusto ogni comportamento finalizzato a questo
scopo, anche a costo di nuocere agli altri e persino a se stesso. E cosi finisce inevitabilmente per percorrere sentieri di
morte...

b) Tre passi scritturistici fondamentali

Il racconto delle origini presente nella Genesi testimonia l'importanza che proprio la paura della morte riveste nel
processo di tentazione e caduta del’'uomo e della donna. Dopo averlo creato a sua immagine e a sua somiglianza (cf.
Gen 1,26-27), Dio aveva detto alluomo: «Tu potrai mangiare di tutti gli alberi del giardino, ma dell’albero della conoscenza
del bene e del male non devi mangiare, perché, nel giorno in cui ne mangerai, certamente morirai» (Gen 2,16-17).
Questo comando, volto a insegnare alla creatura che la sua libertd é tale all'interno di un limite, innesta invece in lei il
meccanismo della frustrazione: I'essere privati di una sola possibilita equivale ad essere privati di tutto. E infatti proprio
su questo limite, garanzia e alveo della liberta umana, che fa leva la tentazione del «serpente antico» (Ap 12,9; 20,2), di
Satana: «Non morirete affatto! Anzi, Dio sa che il giorno in cui ne mangiaste si aprirebbero i vostri occhi e diventereste
come Dio, conoscendo il bene e il male» (Gen 3,4-5). E cosi dalla paura che la prospettiva della morte ha immesso nella
donna (cf. Gen 3,3: «altrimenti morirete»), passando attraverso il dialogo interiore con la suggestione, si giunge
all'elaborazione di una contro-verita, che si accompagna a una nuova visione della realta: «Allora la donna vide che
l'albero era

buono da mangiare,

appetitoso agli occhi

e desiderabile per acquistare sapienza / potere» (Gen 3,6).

L'ansia di immortalita, onnipotenza e onniscienza, accresciuta dalla frustrazione per I'incapacita di accettare il proprio
limite creaturale, spinge a considerare il mondo esterno come una preda di cui impossessarsi; a questo punto il peccato
€ gia consumato, e il gesto della mano che carpisce il frutto non € che l'inevitabile manifestazione esterna di una realta

Monastero di Bose - Pagina 2 di 6



che abita il cuore. E cosi 'uomo e la donna acconsentono alla tentazione di contraddire la comunione voluta da Dio e
cadono nella disobbedienza al loro Creatore...

Ad Adamo si contrappone il nuovo Adamo (cf. Rm 5,14), Gesu di Nazaret, nato da donna e da Spirito santo, anche lui
tentato come ogni uomo che viene nel mondo, ma «senza commettere peccato» (cf. Eb 4,15): Gesu & I'antitipo
dell’Adamo genesiaco, perché la dove Adamo é caduto, Gesu ha lottato e ha vinto. Ora, se Marco ci presenta Gesu che
all'inizio del suo ministero pubblico & tentato da Satana per quaranta giorni nel deserto (cf. Mc 1,12-13), Matteo e Luca,
meditando su questo evento, sono giunti a esemplificare in numero di tre le tentazioni subite da Gesu (cf. Lc 4,1-13; Mt
4,1-11):

mutare le pietre in pane,

possedere i regni della terra,

gettarsi dall’alto del tempio per essere miracolosamente salvato.

Siamo di fronte a una parafrasi della narrazione genesiaca, che presenta tre modalita di attuazione della vocazione nella
via della philautia. A tale proposito, € significativo che nell'inno cristologico della Lettera ai Filippesi (Fil 2,6-11) Paolo
rilegga la vicenda di Gesu proprio come rigetto della logica auto-centrata di Adamo: a colui che ha voluto farsi «<come Dio»
(Gen 3,5) risponde il comportamento di Cristo che, «essendo in forma di Dio, non stimd un possesso geloso 'essere
come Dio, ma svuotdo se stesso, prendendo forma di servo e diventando partecipe dellumanita» (Fil 2,6-7).
All'innalzamento di sé risponde I'abbassamento, la kénosis, che giunge fino all'umiliazione e alla vergogna della croce
(cf. Fil 2,8). Se Adamo ha considerato I'essere come Dio una preda da conquistare e ha cercato di soddisfare la sua
brama stendendo la mano verso I'albero per cogliere la qualita divina e renderla suo patrimonio esclusivo, Gesu Cristo
ha invece percorso il cammino opposto: ha steso le sue mani sul legno della croce per offrire la sua vita fino alla morte,
nella liberta e per amore di Dio e degli uomini.

Posto di fronte alle lusinghe di Satana, Gesu reagisce con un atteggiamento di radicale obbedienza a Dio e alla propria
creaturalita: egli custodisce austeramente e con vigore la propria umanita, salvaguardando in tal modo anche I'immagine

di Dio rivelata dalle Scritture, senza sostituirvi un'immagine «manufatta». Inoltre, I'arma con cui Gesu combatte la sua lotta
e perviene alla vittoria & la piena sottomissione alla Parola di Dio, come mostra il fatto che egli risponde all’Avversario
solo con parole della Scrittura (cf. Mt 4,4.7.10; Lc 4,4.8.12): «Non di solo pane vivra 'uomo, ma di ogni parola che esce
dalla bocca di Dio» (Dt 8,3); «Solo al Signore tuo Dio ti prostrerai, lui solo adorerai» (Dt 6,13); «Non tenterai il Signore Dio
tuo» (Dt 6,16). Una Parola che Gesu assume e vive nel suo significato profondo, non nella sua semplice lettera, come
invece fa Satana (cf. Mt 4,6; Lc 4,10-11).

E la lotta di Cristo non puo che essere la lotta dei suoi discepoli, i cristiani. Lo mostra bene I'apostolo Giovanni, quando
rivolge alla sua comunita un’esortazione costruita mediante un’ulteriore parafrasi della tentazione genesiaca: «<Non amate
il mondo — ossia la mondanita —, né cid che & mondano. Se uno ama il mondo, I'amore del Padre non & in lui. Perché
tutto cio che € mondano,

la voracita della carne

la pretesa degli occhi

e l'arroganza della vita

non viene dal Padre, ma dal mondo» (1Gv 2,15-16).

Con queste parole egli fornisce un icastico ritratto della mondanita, cosi da spronare i cristiani a verificare la qualita della
loro lotta anti-idolatrica. E lo fa riferendosi, ancora una volta, a tre ambiti.

La woracita della carne» (epithymia tés sarkds) indica la concupiscenza quale appare nei comportamenti di chi & teso
unicamente a soddisfare il proprio egoismo, e cosi trasforma ogni desiderio in bisogno impellente; essa riassume le
tendenze malvagie che spingono 'uomo ad appartenere a quel mondo di tenebra che si oppone al piano di Dio (cf. 1Gv
1,5-6; 2,8-9.11). La pretesa degli occhi» (epithymia tdn ophthalmdn) si riferisce alla «suggestione seducente» (Sal 36,2)
che cattura gli occhi dell'uomo e lo spinge a orientare tutto cid che vede alla sua brama di possesso. L'accumulo di beni
diventa un fine in sé, in vista del quale tutto e giustificato, e la logica che presiede a tale insaziabile mania & quella
mortifera del «tutto e subito». ldwoganza della vita» (alazoneia tod biou), infine, € I'atteggiamento di chi si considera
I'unico metro della realta, e pretende che il proprio «io» sia affermato sopra gli altri; € la ricerca del potere, della propria
gloria ad ogni costo. In sintesi, & I'esatto contrario della sottomissione reciproca richiesta da Gesu ai suoi discepoli: «Se
uno vuole essere il primo, sia l'ultimo di tutti e il servo di tutti» (Mc 9,35).

Ma il cristiano puo affrontare queste tre tentazioni fondamentali nella certezza che la propria lotta si innesta in quella di
Cristo, secondo le penetranti parole di Agostino: «Ti preoccupi perché Cristo sia stato tentato, e non consideri che egli ha
vinto? In lui fosti tu ad essere tentato, in lui tu riporti la vittoria» (Esposizione sui Salmi 60,3).

2. Grammatica della lotta spirituale

Dopo questo lungo percorso archetipico, che ci ha consentito di scoprire le radici di ogni tentazione e di ogni peccato,
veniamo ora a esaminare alcune delle indicazioni consegnateci dalle Sante Scritture su come affrontare il combattimento
invisibile. Il mio intento sara quello di tracciare brevemente una sorta di grammatica della lotta spirituale». Tra le

Monastero di Bose - Pagina 3 di 6



numerose piste che si potrebbero seguire, mi soffermerd solo su due elementi che mi paiono particolarmente rilevanti.
a) Il cuore, luogo della lotta spirituale

Come € gia emerso nella prima parte, c’@ un luogo preciso in cui si svolge la lotta spirituale. Piu in generale, tutta la vita
spirituale procede da un organo centrale dell’'uomo che la Bibbia chiama euore» (lev, kardia). Si tratta di un concetto che
va ben oltre il valore quasi esclusivamente affettivo attribuitogli dalla nostra cultura; nell’antropologia biblica, infatti, il
cuore € il luogo dell'intelligenza e della memoria, della volonta e del desiderio, dell'amore e del coraggio, € I'organo che
meglio rappresenta la vita nella sua totalita: «sede della vita sensibile, della vita affettiva e della vita intellettuale,
il cuore contiene gli elementi costitutivi di cid che noi chiamiamo “persona” (Antoine Guillaumont).

Non e facile parlare di questo «luogo impenetrabile» (cf. Sal 64,7), che Dio solo conosce, scruta e discerne in veritacome
attestano a piu riprese le Scritture:

Signore Dio di Israele, ... tu solo conosci il cuore di tutti i figli degli uomini (1Re 8,26.39).
Tu scruti il cuore e il profondo, tu, tu solo Dio giusto (Sal 7,10).
Chi pud conoscere il cuore? lo, il Signore, scruto il cuore ed esamino il profondo (Ger 17,9-10).

E nel cuore, la parte pil segreta di ogni essere umano, che & impressa l'immagine di Dio in noi. In questo spazio che
sfugge al rigore dei concetti, ma che & penetrabile attraverso il linguaggio simbolico, Dio parla alluomo e lo invita a
rispondere, ad aprire con lui un dialogo (cf. Os 2,16-17). Ed & esattamente a questo livello che si situa quotidianamente
la scelta tra un guore che ascolta» (lev shomea’. 1Re 3,9), che lotta per accogliere e far fruttificare la Parola di Dio
seminata in esso (cf. Mc 4,1-20 e par.), e un cuore insensibile alla Parola, che finisce per cadere in quell’incredulita che il
Nuovo Testamento definisce «drezza di cuore» (sklerokardia: Mt 19,8; Mc 10,5; 16,14).

E evidente che & proprio questo il terreno su cui si radica la lotta spirituale. Se infatti il cuore € il luogo dell'incontro intimo
e dell'alleanza tra Dio e 'uomo, esso & pero anche sede di cupidigie e passioni fomentate dalla potenza del male: «dal di
dentro, cioé dal cuore degli uomini» — ha detto con chiarezza Gesu — «escono le intenzioni dialoghismoi) cattive» (Mc
7,21). Il cuore diviene cosi il luogo in cui si scontrano le astuzie di Satana e I'azione della grazia di Dio. E un’esperienza
comune, che la Bibbia si limita a registrare: il cuore pud essere senza intelligenza, incapace di comprendere e discernere
(cf. Mc 6,52; 8,17-21); pud chiudersi alla compassione (cf. Mc 3,5), nutrendo rancore e odio (cf. Lv 19,17), gelosia e
invidia (cf. Gc 3,14); pud essere menzognero e «doppio» dipsychos: Gc 1,8; 4,8), aggettivo che traspone in greco
un’espressione ebraica che suona letteralmente «un cuore e un cuore» @v va-lev: Sal 12,3). Di piu, & possibile estendere
a ogni peccato la penetrante sintesi operata da Gesu a proposito dell’adulterio: «Chiunque guarda una donna per
desiderarla, ha gia commesso adulterio con lei nel proprio cuore» (Mt 5,28). Si, prima di essere realizzato esternamente
e di condurci sui sentieri mortiferi della dissimiglianza da Dio, ogni peccato € gia stato consumato nel nostro cuore...

Il cuore & dunque il luogo della lotta invisibile. E Ii che pud avere inizio il ritorno a Dio, la conversione (cf. Ger 3,10;

29,13), oppure si pud soccombere alla seduzione del peccato e alla schiavitd dell'idolatria. E una lotta durissima quella

per tendere ad avere un «cuore unificato» (Sal 86,11), capace di collaborare alla vita nuova operata in noi dal Padre,
attraverso la fede in Cristo morto e risorto, nella potenza dello Spirito santo: ma e proprio questa la battaglia

fondamentale a cui il cristiano € chiamato.

b) Le armi della lotta spirituale

Ma come il cristiano pu0 affrontare la lotta spirituale? La tradizione cristiana ha individuato alcuni strumenti, alcune armi»
particolarmente indicate per condurre questo combattimento. Le radici di questa riflessione si trovano nel Nuovo
Testamento. In particolare, un brano tratto dall’esortazione finale della Lettera agli Efesini, Ef 6,10-18, costituisce un vero
e proprio classico riguardo a questo tema. A partire da esso si puo ricostruire una costellazione di passi scritturistici che
presentano le armi di cui munirsi per fare fronte alle insidie di Satana, nella consapevolezza che «chi combatte nella lotta
non riceve la corona se non ha lottato secondo le regole» (2Tm 2,5).

Attingete forza nel Signore e nel vigore della sua potenza (Ef 6,10).

La parenesi paolina si apre con un imperativo, endunamodsthe, che puo significare sia: «attingete forza, rafforzatevi», sia:
«siate fortificati». Nella lotta spirituale avviene cioé una sinergia inestricabile tra I'azione dell’'uomo e quella preveniente di
Dio. In altre parole, 'uomo & chiamato a predisporre tutto affinché la grazia del Signore Gesu Cristo agisca in lui, a
cedere alla grazia che lo attira. L’Apostolo lo ripete altrove con parole inequivocabili: «Sii fortificato €ndunamod) nella
grazia che e in Cristo Gesu» (1Tm 2,1); «Mi affatico e lotto con la forza che viene da Cristo e che agisce in me con
potenza» (Col 1,29).

Questa forza, questa potenza — si legge all'inizio della Lettera gli Efesini — si € manifestata in modo eminente nella
resurrezione di Cristo (cf. Ef 1,19-20). Ovvero, la lotta invisibile del cristiano si fonda sulla fede nella resurrezione di
Gesu Cristo, avvenuta nella potenza dello Spirito santo, evento che ha segnato la vittoria definitiva sulla morte e su «colui
che della morte ha il potere, il diavolo» (Eb 2,14). Se infatti ogni peccato & in definitiva un tentativo maldestro di
affrontare la paura della morte, I'arma piu efficace della lotta & proprio la fede nella resurrezione.

Chiarito questo primum imprescindibile, I'Apostolo pud dunque proseguire:

Rivestitevi dell’armatura di Dio per poter resistere alle insidie del diavolo. La nostra battaglia infatti non & contro la carne
e il sangue, ma contro i principati e le potenze, contro i dominatori di questo mondo di tenebra, contro gli spiriti del male

Monastero di Bose - Pagina 4 di 6



che abitano nelle regioni celesti. Prendete dunque I'armatura di Dio, perché possiate resistere nel giorno cattivo e restare
saldi dopo aver superato tutte le prove (Ef 6,11-13).

Paolo si serve del linguaggio bellico, ammonendo i cristiani a indossare I'armatura (panoplia) di Dio, ossia quella che Dio
prepara e mette a disposizione di quanti aderiscono a lui. In questa immagine si possono riconoscere gli influssi di quei
passi dellAntico Testamento in cui viene descritta, con valenza metaforica, 'armatura di cui Dio stesso si cinge per
lottare contro i malvagi e far trionfare sulla terra il suo disegno di salvezza (cf. Is 59,17; Sap 5,17-20), oppure I'armatura
da lui riservata al suo Messia, il Germoglio di lesse (cf. Is 11,4-5).

Ancor piu interessante per la nostra riflessione € notare che vi & un unico altro passo neotestamentario in cui € attestato
il termine panoplia. Nel vangelo secondo Luca, di fronte alle ingiurie degli avversari che lo accusano di «scacciare i
demoni in nome di Beelzebul, il capo dei demoni» (cf. Lc 11,15), Gesu replica: «Quando il Forte, bene armato, custodisce
la sua dimora, i suoi averi sono al sicuro; ma se arriva uno piu forte di lui e lo vince, gli toglie I'intera armatura in cui
confidava e distribuisce le sue spoglie» (Lc 11,21-22). Si, Gesu ¢ il piu forte rispetto al demonio, che pure con la sua
forza cerca di sedurre gli uomini: € solo in lui e attraverso di lui, dunque, che & possibile lottare contro il Nemico e
disarmarlo.

L'Apostolo qui ricorre a questa stessa immagine, variando solo i termini per definire I'Avversario: lo definisce «diavolo»,
cioé «divisore»; poco oltre ne parlera come del Maligno (Ef 6,16). Al v. 12, dopo aver specificato che la lotta del cristiano
non é rivolta contro altri uomini («la carne e il sangue»), fornisce una colorita descrizione al plurale delle dominanti del
male e del peccato: i termini impiegati «designano cumulativamente le forze malefiche che tendono a ricondurre il
cristiano alla sua situazione pre-battesimale» (Romano Penna).

Di fronte a queste dominanti subdole, che giungono a saturare I'aria (cf. Ef 2,2), il primo atteggiamento richiesto con
insistenza al credente & quello dello stare» (histemi: Ef 6,11.13.14), del «@sistere» (anthistemi: Ef 6,13). Tale saldezza
consiste innanzitutto nell’affrontare gli attacchi del Nemico, senza fuggire davanti a lui: in questo senso &€ nuovamente
esemplare la condotta di Cristo, che accettod di dimorare quaranta giorni nel deserto, guardando in faccia senza timore le
seduzioni di Satana. Quanti si dispongono a questa dura fatica preliminare, a questa attiva passivita senza la quale la
lotta & persa in partenza, possono ascoltare I'ultima parte dell’esortazione paolina. In essa I'’Apostolo elenca una per una
quelle che altrove definisce nel loro insieme «armi di giustizia» (Rm 6,13; 2Cor 6,7), «armi della luce» (Rm 13,12), «armi che
ricevono da Dio la loro potenza» (cf. 2Cor 10,4).

State saldi, dunque: attorno ai fianchi, la verita (cf. Is 11,5); indosso, la corazza della giustizia (cf. Is 59,17); i piedi, calzati
e pronti per il Vangelo della pace (cf,. Is 52,7). Afferrate sempre lo scudo della fede (cf. Sap 5,19), con il quale potrete
spegnere tutte le frecce infuocate del Maligno; prendete anche I'elmo della salvezza (cf. Is 59,17) e la spada dello
Spirito, che € la Parola di Dio.

Le varie armi elencate sono tratte puntualmente dai passi dell’Antico Testamento citati poco sopra. La novita rilevante
apportata da Paolo consiste nel descrivere I'armatura del credente attraverso quegli elementi che solitamente
compongono I'armatura di Dio. Cio perd non deve stupire il cristiano che ha gli occhi del cuore illuminati dalla fede: egli
infatti sa che lui e Dio sono ormai accomunati da una stessa vita, la vita dell'uomo Gesu Cristo. Cristo infatti, narrazione
del Dio invisibile (cf. Gv 1,18),

- € la verita (cf. Gv 14,6; Ef 4,21);

- € la giustizia di Dio (cf. Rm 3,21-22.26; 1Cor 1,30; Fil 3,9), che giustifica chi crede in lui;

- & il Vangelo (Mc 8,35; Rm 15,19; 2Cor 2,12; Gal 1,7), la buona notizia che porta shalom, pienezza di vita a tutti gli
uomini;

- & «l'origine e il compimento della nostra fede» (cf. Eb 12,2), colui nella cui fede salda siamo chiamati a deporre la nostra
fede sempre vacillante (cf. Gal 2,20; Ef 3,12);

- & la nostra salvezza (cf. 1Ts 5,9; 2Tm 2,10) e la nostra speranza (cf. 1Tm 1,1), ossia colui nel quale speriamo al fine di
partecipare alla salvezza da lui ottenuta (cf. 1Ts 5,8)

- e la Parola di Dio fatta carne (cf. Gv 1,1.14); Parola che «eé viva, efficace e piu tagliente di ogni spada a doppio taglio,
capace di scrutare i sentimenti e i pensieri del cuore» (cf. Eb 4,12); Parola che sempre si accompagna al dono dello
Spirito.

Il cristiano dunque & chiamato a rvestirsi del Signore Gesu Cristo» (cf. Rm 13,14): questa € I'arma di gran lunga piu
efficace nella lotta spirituale. E il terreno in cui pud germogliare I'esercizio mai finito di assunzione del sentire e del'agire
di Cristo, & quello della preghiera, su cui significativamente Paolo termina la sua esortazione:

Pregate incessantemente con ogni sorta di preghiere e di suppliche nello Spirito, e a questo scopo vegliate con ogni
perseveranza e supplica per tutti i santi (Ef 6,18).

La preghiera, che € lei stessa una vera e propria lotta (cf. Rm 15,30; Col 4,12), viene qui definita mediante alcune
caratteristiche ben precise. Essa deve essere incessante (cf. anche 1Ts 5,17), avvenire «in ogni momento»&n panti kaird
). Cio non significa impegnarsi nel ripetere continuamente formule, ma vivere un’esistenza contrassegnata da quella che
i Padri chiamavano memoria Dei, il ricordo costante di Dio, ossia lottare per essere sempre consapevoli della sua
presenza in noi.

L’Apostolo parla inoltre di preghiera «nello Spirito» €n pnelmati). Di nuovo, nessun protagonismo da parte del cristiano:
egli &€ chiamato ad essere sempre in epiclesi, a consentire che lo Spirito preghi in lui e trasformi la sua vita in preghiera.

Monastero di Bose - Pagina 5 di 6



E tutto questo al fine di giungere a una comunione sempre piu piena con Dio e con i fratelli, i «santi» a favore dei quali
sempre egli innalza a Dio le sue suppliche.

E infine la preghiera & preparata dalla grande virtu della vigilanza (verbo agrypnéin, connesso alla preghiera anche in Lc
21,36). La vigilanza, atteggiamento globale di tensione interiore per discernere la presenza del Signore e di apertura per
far spazio in sé alla sua venuta, immette il credente in uno stato di lucidita spirituale. Essa € in radice la matrice di tutte le
virtu cristiane, perché tempra il credente facendone una persona capace di resistere, di combattere, di trasformare
'energia vitale sviata o bloccata nelle passioni idolatriche in energia per conseguire l'unico vero scopo della lotta
spirituale: I'agape, I'amore verso Dio, verso tutti i fratelli e tutte le creature.

Conclusione

Gesu ha detto: «Lottate per entrare attraverso la porta stretta» (Lc 13,24), ed egli stesso ce ne ha dato I'esempio quando
nell’'orto degli Ulivi ha affrontato nella preghiera la lotta, I'agonia decisiva (Lc 22,44). Posto di fronte all’alternativa tra
restare fedele al Padre, anche al prezzo di subire una morte ignominiosa, oppure percorrere le vie suggerite dal
demonio, egli & rimasto pienamente obbediente alla volonta di Dio, fino ad accogliere I'arresto senza mutare lo stile di
mitezza e di amore che aveva contrassegnato l'intera sua vita. Lo stesso ha fatto sulla croce, dove, simmetricamente alle
tentazioni da lui subite nel deserto, ha sentito riecheggiare da parte degli uomini parole simili a quelle di Satana:

«Ha salvato gli altri, salvi se stesso, se ¢ il Cristo di Dio, il suo eletto».
«Se tu sei il re dei Giudei, salva te stesso».
«Non sei tu il Cristo? Salva te stesso e anche noi!» (Lc 23.35.37.39).

Gesu pero non ha voluto salvare se stesso; al contrario, ha scelto di compiere fedelmente la volonta di Dio, continuando
a comportarsi fino alla morte in obbedienza a lui, ossia amando e servendo Dio e gli uomini: cio € stato causa di morte
per GesU, ma causa di vita per gli uomini tutti! Ed & proprio in risposta a quella vita in cui egli ha lottato per resistere alle
seduzioni di Satana e per rimanere sempre capace di amore, che il Padre lo ha richiamato dai morti.

Tutto questo ha per noi una conseguenza determinante: solo Gesu Cristo, che vive in ciascuno di noi, pud vincere il
male che ci abita, e la lotta spirituale & esattamente lo spazio nel quale la vita di Cristo trionfa sulla potenza del male, del
peccato e della morte. Ogni nostra vittoria &€ nient’altro che un riflesso della vittoria pasquale di Cristo, lui che sa com-
patire le nostre debolezze, essendo stato tentato in ogni cosa, come noi, ma senza commettere peccato (cf. Eb 4,15), e
ora «& sempre vivente per intercedere a nostro favore» (Eb 7,25).

E dunque Cristo che possiamo invocare con le parole del salmista: «Nella mia lotta sii tu a lottare!» (Sal 43,1; 119,154); &
con lui e in lui che ogni giorno, pur nella fatica della lotta, possiamo rendere grazie a Dio cantando: «Benedetto il Signore,
mia roccia! Egli addestra le mie mani alla battaglia, le mie dita all’arte della lotta» (Sal 144,1).

ENZO BIANCHI

Tutti gli articoli del
XVII Convegno Ecumenico Internazionale

Monastero di Bose - Pagina 6 di 6


https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163

