La Parole de Dieu aujourd’hui

Imprimer

Imprimer
Texte pour les Mélanges offerts a André Birmelé (2014)

Enzo Bianchi, prieur de Bose (ltalie)

Le concile Vatican Il a permis a I'Eglise catholique de redécouvrir, pour nourrir la foi des fidéles, ce trésor des Ecritures
qui leur avait été confisqué durant de longs siécles. La Parole de Dieu irrigue désormais la vie des chrétiens, mais
connait aussi des risques de dérive dans son utilisation. En hommage a I'ami André Birmelé, pasteur d’'une Eglise ou
I'autorité des Ecritures est si centrale, je voudrais tenter un bilan, du point de vue catholique, de la place de la Bible dans
les communautés chrétiennes, aprés un demi-siécle de cheminement post-conciliaire.

Pour éviter que les sentiers que nous allons parcourir dans le bref espace de cette réflexion apparaissent confus, je
voudrais commencer par tracer de maniere synthétique une bréve explicatio terminorum : trop souvent en effet, et non
seulement dans I'espace ecclésial, on utilise de maniére ambigiie les termes Révélation, Parole de Dieu, Ecriture, Livre-
Bible.

Avant tout donc Révélation (1) : le terme indique la fait de « lever le voile » (du verbe grecapokalyptein) et présente
I'action libre et gratuite par laquelle Dieu, levant le voile sur soi, manifeste sa propre volonté. Nous pourrions citer a cet
égard un texte qui synthétise bien ce mouvement : « Aprés avoir, a bien des reprises et de bien des maniéres, parlé
autrefois aux peres dans les prophétes, Dieu, en la période finale ol nous sommes, nous a parlé a nous en un Fils » (He
1,1-2). Il faut par ailleurs souligner avec force que la Révélation, qui se produit « par des actions et des paroles
intimement liées entre elles » (gestis verbisque intrinsce inter se connexis)(2) , se situe dans I'histoire ; en méme temps,
la création entre également dans le mouvement par lequel Dieu se fait connaitre & I'homme (voir Rm 1,19-20 (3)).

Parole a le sens de Révélation comprise comme événement de langage, mais il ne faut pas oublier que la Révélation et
la Parole sont en dernier et en premier ressort Jésus Christ, le Fils, la Parole qui, dans la plénitude des temps, s’est faite
chair (voir Jn 1,14). Ainsi par Parole de Dieu, ou le terme « de Dieu » est un génitif subjectif, on exprime de maniéere
privilégiée I'auto-communication de Dieu manifestée en Jésus Christ. Il est, lui, la Parole de Dieu, du Peére, en tant que
Fils révélateur et témoin, capable d’en faire un récit définitif : « Personne n’a jamais vu Dieu ; le Fils unique en a fait le
récit (exeghésato) » (voir Jn 1,18)(4). Parole de Dieu indique donc un événement dialogique, « adressé a », qui fait du
destinataire humain un auditeur, un interpréte.

Enfin Livre, Ecriture indique un document historico-littéraire qui témoigne de I'événement de la Révélation, c’est un
mémorial canonique inspiré et inspirant pour le destinataire, le peuple de Dieu. Le Livre est la forme écrite du
témoignage de la Parole ; par conséquent la Bible, « les livres » (du greda biblia) par excellence, est un document pluriel
(5), témoignage d’une unique action : la Parole de Dieu. Le statut des Ecritures saintes, tel qu'il a été souligné par le
concile Vatican Il, devient alors clair et éclairant :

Sacra Scriptura est locutio Dei quatenus divino afflante Spiritu scripto consignatur ... Sacrae Scripturae Verbum Dei
continent et, quia inspiratae, vere Verbum Dei sunt.

La Sainte Ecriture est la Parole de Dieu en tant que, sous 'inspiration de I'Esprit divin, elle est consignée par écrit ... Les
Saintes Ecritures contiennent la Parole de Dieu et, puisqu’elles sont inspirées, elles sont vraiment cette Parole (6).

A ces précisions de langage je voudrais ajouter la préoccupation principale qui m’habite concernant « la Parole de Dieu
aujourd’hui », a savoir celle de la transmission de la foi: il s’agit 1a, selon moi, du probléme essentiel de I'Eglise
d’aujourd’hui (7). Transmettre la foi, en effet, implique et signifie transmettre les Saintes Ecritures, transmettre une
connaissance du Christ secundum Scripturas (1Co 15,3-4), dans la conviction gu’il n'y a pas d’événement Christ, et qu'il
ne peut donc pas y avoir d’Eglise, sans le témoignage du Livre qui atteste toutes les choses écrites sur lui, Jésus le
Christ (voir Lc 24,44).

Certes, 'Evangile a été transmis oralement par la premiére génération chrétienne, sous les formes du kérygme, de I
omologhia, des Ioghia, de la prieére, des hymnes ; mais au cours de Ihistoire de I'Eglise I'annonce doit étre faite
secundum Scripturas ! Je dis cela parce qu’aujourd’hui, plus que jamais, on parle du Christ comme événement, comme
référence spirituelle, comme sujet/objet d’une rencontre personnelle ; et ce langage, accompagné d’événements et des
rencontres fraternelles vécues de maniére émotive, peut étre fascinant et conquérir de nombreux coceurs. Il faut
néanmoins se demander avec franchise : quel Jésus Christ « nous est le plus cher dans le christianisme », pour utiliser un
slogan emprunté a Vladimir Soloviev (8) ? Un Christ fruit de nos désirs et de nos projections ? Un Christ « fait de main
d’homme », donc une idole séduisante ? Ou le Christ qui nous est révélé au sein d'une communion ecclésiale ou la foi
que nous accueillons est conforme aux Ecritures, est obéissance a I'Evangile transmis par les apotres ? Oui, un chrétien
est tel parce qu'il est évangélisé par I'Evangile, le Livre ol ont été mis par écrit ces « signes » qui peuvent amener a la foi
et donc a la vie dans le Nom de Jésus Christ (voir Jn 20,30-31).

Pour indiquer la nécessité de cette transmission de la foi, je voudrais recourir a I'exemple du chapitre 24, qui conclut
I'Evangile selon saint Luc, divisé, de maniére significative, en trois scénes (9). La premiére (voir Lc 24,1-12) est celle de
la découverte du tombeau vide et de la révélation de la part des deux messagers : le Christ est ressuscité et les femmes

Monastero di Bose - Pagina 1 di 7


https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#

doivent « se rappeler ses paroles ». Ce souvenir fait surgir dans les femmes la foi et elles deviennent témoins et
annonciatrices du Ressuscité. Au cceur de la premiére scéne se trouve donc le souvenir des paroles de Jésus (voir Lc
24,6-8).

Dans la deuxiéme scéne (voir Lc 24,13-35), les deux disciples en chemin vers Emmadis font une contre-annonce : ils
parlent d’'un mort, non d’'un ressuscité vivant ; ils font une chronique exacte mais n'ont pas la foi et ne savent pas
espérer. Jésus alors « leur explique dans toutes les Ecritures ce qui le concernait » (Lc 24,27), il « leur ouvre les Ecritures »
(diénoighen tas graphas : Lc 24,32) et, suite au geste eucharistique, « leurs yeux furent ouverts » dienoichthesan: Lc
24,31). Au cceur de la deuxiéme scene se trouve donc la foi dans les paroles des prophétes expliquées par Jésus (voir
Lc 24,25-27).

Enfin, dans la troisieme scéne (voir Lc 24,36-53), quand le Ressuscité se manifeste aux Onze, « sous l'effet de la joie, ils
restent incrédules » (Lc 24,41). Pour susciter leur foi, Jésus « leur ouvre l'intelligence diénoixen autén ton noln) pour
comprendre les Ecritures » (Lc 24,45), laquelle constitue le véritable centre de cette scéne.

Les trois scenes mettent en évidence que, pour I'évangéliste, les paroles de Jésus qu'il s'agit de remémorer ont déja une
autorité et un poids tels qu'ils se tiennent sur le méme plan que I'Ecriture, qui véhicule la Parole de Dieu.

Oui, rappeler, croire, comprendre les Ecritures est essentiel pour entrer dans le mouvement de la foi pascale, pour
accéder a la foi en Jésus comme Christ et Seigneur, ressuscité et vivant « selon les Ecritures » : une annonce scindée
des Saintes Ecritures et de la Parole de Dieu qu’elles contiennent devient une contre-annonce ! La foi se transmet si I'on
transmet une annonce, une bonne nouvelle qui soit Evangile, conforme a I'Evangile du Christ dont témoignent les
Saintes Ecritures.

Aprés cette nécessaire introduction, j'articulerai ma réflexion en deux parties principales :

1. Le renouvellement consécutif au concile Vatican Il

2 Les aspects insuffisants et les pathologies dans le rapport Parole-communauté.

1. Le renouvellement consécutif au concile Vatican Il

Il est indéniable qu’au cours du dernier siécle une transformation radicale concernant la place des Saintes Ecritures dans
la vie et la mission de I'Eglise s'est vérifiée (10). A cet égard, qu'il me soit permis de citer une donnée purement
statistique mais plutdt significative. Lorsqu’on consulte I'Enchiridion biblicum (11), il apparait qu’entre le concile de Trente
(1546) et le concile Vatican | (1870) les interventions et les documents du magistére sur le théme qui nous intéresse
occupent tout juste cinquante pages (12) ; entre Providentissimus Deus de Léon XIII (1893) et le discours de Jean Paul
Il & l'occasion du centenaire de ce document (1993), les textes s'étendent en revanche sur plus de mille pages (13)
(sans compter I'important document de la Commission biblique pontificale, L'interprétation de la Bible dans I'Eglise, paru
en 1993 et non encore compris dans le volume) (14). On remarque donc un net changement de sensibilité qui, surtout
grace au mouvement biblique, a laissé son témoignage le plus fort et autorisé dans la constitution conciliaire Dei Verbum
sur la Parole de Dieu.

On ne peut pas ne pas reconnaitre que les indications de Dei Verbum se sont montrée certainement fécondes, portant
des fruits abondants dans la vie ecclésiale : dans la liturgie les Ecritures abondamment proclamées ont enrichi la loghike
latreia, « le culte selon leldgos » (Rm 12,1), modelant I'Eglise de maniére plus conforme au Christ son Epoux, et la
prédication s'est renouvelée précisément dans la mesure ou elle s’est nourrie des Saintes Ecritures (15) ; la théologie a
confirmé son fondement pérenne dans les Ecritures et les études théologiques ont renforcé leur esprit dans I'étude des
Ecritures (16) ; la vie quotidienne des fidéles a indubitablement été marquée par une majeure assiduité avec les
Ecritures (17).

a. Le rapport Bible-communauté dans la liturgie eucharistique

S'il s’agissait la des indications de la constitution Dei Verbum, je voudrais mettre en évidence surtout certains fruits qu'il
est facile d'observer dans I'Eglise italienne (18), tout en sachant la partialit¢ de ma lecture qui laisse assurément de coté
certaines réalités ecclésiales. Je m'intéresse en particulier a la nouveauté du rapport Bible-communauté chrétienne (19),
notamment parce que c’est dans ce domaine principalement que la Parole de Dieu est transmise et donc qu’elle édifie
I'Eglise. Précisément parce qu’il existe un rapport intrinséque entre le corps ecclésial et le corps scripturaire ;
précisément parce qu’il y a une appartenance réciproque entre le Livre et la communauté croyante ; précisément parce
que I'Ecriture est un miroir ou se reflete lidentité de la communauté (Liber et speculum, selon la formule de saint
Bernard), pour cela alors il est décisif d'analyser comment ce rapport est aujourd’hui vécu.

Reconnaissons-le en vérité : la plupart des chrétiens a un contact avec la Parole de Dieu a travers la liturgie ou, mieux, a
travers la fréguentation de la liturgie eucharistique dominicale. Or il ressort d’une récente statistique que sur le total des
pratiquants dominicaux (20 & 25% de la population italienne) seul 4% dit avoir lu dans sa vie les quatre Evangiles et seul
2% a un contact personnel quotidien avec les textes bibliques. Certes, on peut avoir des choses a redire sur la
prédication dans les assemblées eucharistiques, mais il faut admettre que, par rapport a la situation précédant la réforme
liturgique, une transformation impensable s'est réalisée. L'écoute abondante des passages de I'Ancien et du Nouveau
Testament, I'homélie qui fait normalement écho a I'Evangile, la fréquentation de la priére des Psaumes au cours du rite
de la messe, tout cela a une signification importante pour la croissance dans la foi des chrétiens de nos communautés
paroissiales.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 7



Il faut observer en particulier que I'Evangile a de nouveau acquis sa canonicité, un role de régle et d’inspiration pour la
vie quotidienne des chrétiens individuels. Cela a produit une nouvelle maniére de penser, qui s’exprime a travers des
expressions éloquentes : « cela va contre I'Evangile », « 'Evangile ne dit pas cela », ou, au contraire, « cela est conforme a
I'Evangile », « 'Evangile le dit », paroles qui ne s’affichent pas seulement sur les lévres des élites chrétiennes mais dans
la bouche des croyants quotidiens. Cela n'est pas peu, car c’est la forme sous laquelle se fait la réception de la volonté
de Dieu, son inspiration, pour une vie conforme a Jésus Christ. Et surtout, la connaissance de la vie de Jésus, a travers
la prédication obéissant a la dynamique de I'année liturgique, a nouvellement transmis en termes de suivance I'effort
pour assumer la forma Christi dans la vie. En somme, grace a Vatican I, nous avons redécouvert un nouveau rapport
entre le croyant et la Parole de Dieu contenue dans les Ecritures, et les conséquences de cette relation inédite ne
pourront se mesurer que sur le long terme (malheureusement ces analyses ne se font pas souvent, parce gu’elles sont
peu voyantes...).

Et j'estime par expérience que, méme concernant la pratique homilétique, on peut dire que les anciennes formulations
moralistes, privées de référence aux lectures bibliques, sont toujours moins attestées. Les probléemes sont ceux de
toujours : peu de préparation de la part du prétre, manque d'assiduité orante avec les textes, difficulté a communiquer
avec efficacité... Mais malgré ces limites il faut rendre grace a Dieu pour la centralité que la Parole de Dieu a retrouvé
dans la liturgie.

b. Le rapport Bible-communauté en dehors de la liturgie eucharistique : la lectio divina

L'autre point de repére concernant le rapport entre la Bible et la communauté est celui que constitue la lecture de la
Bible en dehors de la liturgie eucharistique, une lecture pratiquée dans bien des communautés chrétiennes. Les
approches sont nombreuses et plurielles, et elles reflétent également les diverses identités communautaires. A partir du
Concile, des cours bibliques, des catécheses bibliques, des groupes d’écoute de la Parole, des célébrations liturgiques
au centre desquelles se trouve la lectio divina (20) ont peu a peu commencé a faire partie de la pastorale ordinaire de
nombreux dioceéses, paroisses et communautés. On ne dispose pas de données statistiques a ce propos, mais il
apparait évident que ces formes d’'assiduité avec la Parole sont extrémement diffuses et — je dirais méme davantage —
elles ne manifestent pas de signe de fatigue ou d’épuisement apres plusieurs décennies d’'exercice.

Surtout la pratiqgue de la lectio divina, méconnue méme dans les monastéres jusque dans les années '60 du siécle
dernier, a connu une diffusion — que I'on me passe I'expression — « miraculeuse », tant au niveau personnel qu'au niveau
communautaire, dans les paroisses et dans les communautés religieuses. En lItalie, en particulier, la pratique de la lectio
divina s’est diffusée grace a des guides qui ont su I'enseigner et la diffuser selon les reégles de la grande tradition de
I'Eglise, inspirées par les péres de I'Eglise et les auteurs monastiques médiévaux : de cette maniére, des itinéraires
spirituels souvent arides et plutdt pauvres ont connu un nouvel élan vital. Ce n’est pas un hasard si le magistére est
intervenu a plusieurs reprises pour indiquer la lectio divina comme la forme la plus adéquate pour une rencontre
authentique avec la Parole de Dieu et pour la célébration de I'alliance. Parmi les nombreux textes qu’on pourrait citer, je
n'en rappelle ici que deux, de Jean Paul Il et de Benoit XVI :

Depuis que le Concile Vatican Il a souligné le role prééminent de la Parole de Dieu dans la vie de I'Eglise, il est certain
que de grands pas en avant ont été faits dans I'écoute assidue et dans la lecture attentive de I'Ecriture Sainte. L’honneur
qu’elle mérite lui est reconnu dans la priére publique de I'Eglise. Les fideles et les communautés y recourent désormais
dans une large mesure, et parmi les laics eux-mémes, nombreux sont ceux qui s’y consacrent avec l'aide précieuse des
études théologiques et bibliques. Et surtout il y a I'évangélisation et la catéchése qui prennent une nouvelle vigueur
précisément lorsqu’on est attentif a la Parole de Dieu. Chers fréres et sceurs, il faut consolider et approfondir cette
perspective, en diffusant aussi le livre de la Bible dans les familles. Il est nécessaire, en particulier, que I'écoute de la
Parole devienne une rencontre vitale, selon I'antique et toujours actuelle tradition de la lectio divina permettant de puiser
dans le texte biblique la parole vivante qui interpelle, qui oriente, qui fagonne I'existence (21).

Je voudrais surtout évoquer et recommander I'antique tradition de la lectio divina : la lecture assidue de I'Ecriture Sainte,
accompagnée par la priére réalise le dialogue intime dans lequel, en lisant, on écoute Dieu qui parle et, en priant, on lui
répond avec une ouverture du cceur confiante (voir Dei Verbum 25). Cette pratique, si elle est promue de facon efficace,
apportera a 'Eglise, j’en suis convaincu, un nouveau printemps spirituel. En tant que point ferme de la pastorale biblique,
la lectio divina doit donc étre davantage encouragée, a travers l'utilisation également de nouvelles méthodes, étudiées
attentivement, au rythme des époques. On ne doit jamais oublier que la Parole de Dieu est la lampe sur nos pas et la
lumiére sur notre route (voir Ps 119,105) (22).

Il vaut par ailleurs la peine de rappeler ce qu’on lit dans un document des évéques italiens qui, en 1995, faisant un bilan
du réle de la Bible dans les communautés chrétiennes en ltalie, notaient que « ldectio divina est toujours plus ouverte a
tous les fideles en Christ et représente une véritable grace de Dieu, a laquelle initier avec attention tout chrétien »(23).

Ce qui émerge de la pratique de la lectio divina est la possibilité réelle d’'une féconde interaction entre I'exégese et la vie
spirituelle, sans que ni l'une ni l'autre ne soient trahies. Cela se produit surtout la ou la lectio est vécue
communautairement, que ce soit en raison de la qualité de l'assemblée (par exemple celle d'une communauté
religieuse) ou pour les capacités et les dons de celui qui la guide (on peut penser notamment au ministére du cardinal
Martini). Précisément dans l'itinéraire de la lectio divina se réalise mieux qu’'ailleurs, malgré les carences possibles, ce
croisement entre exégese scientifique et actualisation pastorale, situées dans I'espace d’'une exégése intégrale, d’'une
herméneutique doxologique des Saintes Ecritures, et nourries par la foi de 'Eglise. En d’autres termes, dans la pratique
de la lectio divina I'acte de lire les Ecritures tend & insérer le chrétien dans la dynamique de la Paques, & mettre en

Monastero di Bose - Pagina 3 di 7



évidence que la diakonia tol légou (Ac 6,4) est toujours diakonia tol pneimatos (2Co 3,7.8), parce que seule grace a
l'intervention de I'Esprit saint I'Ecriture devient Parole. La ou se trouve la Parole, |a est I'Esprit, et |a ou est 'Esprit, 1a se
trouve la Parole, car I'un et l'autre agissent en totale et éternelle osmose (24).

2. Aspects insuffisants et pathologies dans le rapport Parole-communauté (25)

Dans cette seconde partie je voudrais indiquer au moins trois pathologies qui rendent inharmonieux le rapport entre la
Parole de Dieu, I'action de I'Esprit et I'Eglise, la communauté des croyants : le fondamentalisme, le charismatisme, la
lecture psychologisante.

a. Le fondamentalisme

Le fondamentalisme est le résultat d’une surévaluation du « ce-qui-est-écrit », comme s'il était directement Parole de
Dieu, et il implique une approche littéraliste de I'Ecriture, sans aucune préoccupation herméneutique. C’est un raccourci
qui n'ameéne nulle part, parce gqu'il n'exprime que le rejet du labeur herméneutique au nom d’une littéralité qui donne
raison & I'assertion de Paul : « La lettre tue, mais I'Esprit donne la vie » (2Co 3,6). Avec beaucoup de force, le document
de la Commission biblique pontificale qu'on a déja cité affirme que « le fondamentalisme invite, sans le dire, a une forme
de suicide de la pensée »(26). Et Jean Paul Il méme a mis en garde contre ce risque dans son discours de présentation
de ce document, stigmatisant ces chrétiens qui, mus par « une fausse idée de Dieu et de l'incarnation ... ont tendance a
croire que, Dieu étant I'Etre absolu, chacune de ses paroles a une valeur absolue, indépendante de tous les
conditionnement du langage humain »(27).

Assurément, il est laborieux de trouver un équilibre entre la lecture du texte et sa corrélation avec le milieu existentiel,
surtout en 'absence du contexte communautaire ecclésial qui est 'espace propre ou toute lecture des Saintes Ecritures
peut et doit advenir. Ce n’est qu’a l'intérieur d’une réelle expérience ecclésiale de communion que les Ecritures peuvent
étre lues et, ayant été vivifiées, ressusciter comme Parole du Dieu vivant adressées a un destinataire précis, ici et
maintenant. Le témoignage de Grégoire le Grand est a cet égard d’'une grande clarté : « Bien des passages de la Sainte
Ecriture que je n'arrivais pas a comprendre seul, je les ai compris en me mettant en face de mes fréres (coram fratribus
meis positus intellexi) ... Et je me suis apercu que lintelligence m’'en était donnée grace a eux. »(28) Oui, le
fondamentalisme ne peut étre contré qu’en vivant l'unité intrinséque entre la Parole et I'Eglise, surtout a travers
I'eucharistie. Est-ce un hasard si le fondamentalisme est attesté surtout dans des mouvements évangélicaux protestants
dans lesquels il n'y a guére de théologie et de pratique centrale de I'eucharistie ?

Dans cette logique toujours, il faut aussi regretter des dérives bien présentes surtout dans certaines communautés : je
pense au risque d’'une certaine rigidité herméneutique qui peut se développer en biblicisme ou méme en une supposée «
complétude matérielle » de I'Ecriture, identifiée directement avec la Parole de Dieu. On parcourt ainsi des chemins sur
lesquels, bien qu'avec l'intention d’expérimenter la puissance de la Parole, sa dynamis, on finit par pratiquer une lecture
rigide, imperméable a d’autres apports que I'histoire et la vie des croyants peuvent élaborer.

b. Le charismatisme

Un autre danger, qui semblerait comme I'opposé du fondamentalisme, est celui du charismatisme. Cette dérive consiste
a placer I'attention sur le primat de I'Esprit et de son action, sans tenir compte du critére objectivant de la Parole de Dieu
contenue dans les Ecritures et proclamée in ecclesia. On souligne ainsi la spontanéité, la composante affective, une
liberté mal comprise de I'Esprit et parfois le prodigieux, I'extraordinaire, le miraculeux... Qui est victime de cette
pathologie risque de confondre I'émotionnel avec la profondeur et I'authenticité de la vie spirituelle, I'expérience affective
de groupe, avec l'expérience de Dieu et de I'Eglise, I'élément psychologique avec celui qui est authentiguement
pneumatique. Il y a la linfluence d'une forte dominante actuelle : celle de la spiritualité des religions a structure
symbolique maternelle(29), ou aucun espace n’'est laissé a l'altérité, a la sainteté de Dieu, ou ne se donne aucune
seigneurie de la Parole de Dieu dans l'histoire, ou il n'y a pas de relation d'alliance a vivre mais une expérience
indistincte et confuse du divin dans laquelle la Parole de Dieu est réduite a un mantra...

Dans ce contexte, on recherche une lecture « simple »sine glossa, visant la recherche de la signification « pour moi », du
sens immédiat du texte, sans aucune attention voire avec une forte méfiance pour I'exégese et la lecture historique, avec
le risque de compréhensions partielles, marquées par une facile implication émotive et imprégnées d'autoréférentialité
individuelle ou de groupe. A la base d’une telle approche on trouve un vice docéte, qui en profondeur ne reconnait pas la
logique de l'incarnation de la Parole de Dieu dans I'histoire.

c. La lecture psychologisante

Mais je reconnais que ce qui me préoccupe le plus aujourd’hui est une nouvelle forme d’'exégése qui avance et semble
capable d’une ample dilatation : je veux parler de la lecture psychologisante de la Bible. Dans une telle approche, les
références a des méthodes psychologiques, surtout a la psychologie des profondeurs, deviennent la grille de lecture des
textes. Le risque est celui de se fermer a un message qui vient de Dieu, de ne pas pratiquer une écoute attentive et
ouverte du texte, de mettre des obstacles a I'Esprit qui parle dans sa seigneurie et sa liberté.

S'il est vrai que 'humanité de nombreuses pages de I'Ecriture recéle une grande profondeur et beaucoup de finesse
psychologique, rendant utile, voir conseillable le recours a des éléments de psychologie pour une compréhension plus
adéquate de ces textes, il est tout aussi vrai que le critere psychologique risque de noyer le message de la Révélation,
en le réduisant a un des nombreux mythes de rédemption. Paradoxalement la parole biblique peut manifester sa
puissance thérapeutique précisément lorsqu’elle n’est pas enchainée par des formes de lecture qui entendraient la
rendre plus accessible, plus facile a recevoir, mais la privent en réalité de son altérité, en I'aplatissant sur des desiderata
ou des sentiers préétablis par le lecteur.

Monastero di Bose - Pagina 4 di 7



Je suis indigné par la production, de la part d’exégétes catholiques, de textes dans lesquels, plutdét que d'accueillir la
Parole du texte biblique, on ne cherche dans ce dernier que sa propre histoire, son propre chemin, dans une
contemplation narcissique qui reste autoréférentialité et ne laisse aucune place au Dieu qui me parle, ici et maintenant.
Au centre de ces lectures se trouve I’homme ; plus encore, on y découvre souvent le « moi » de l'interprete, qui veut se
livrer soi-méme au lecteur et non la Parole contenue dans les Ecritures : ce sont des lectures qui séduisent mais ne
convertissent pas !

Oui, je crois que la pratique de la lectio divina selon la grande tradition et dans I'espace de la foi ecclésiale peut
assurément constituer une voie capable d’'apporter des corrections a ces pathologies, en vue d’'une vie de foi adulte et
mature.

Conclusion
Pour conclure ma lecture de la présence de la Bible dans les communautés chrétiennes, considérant le futur immédiat,

je crois nécessaire de souligner trois points sur lesquels il me semble urgent de travailler :
1. Avant tout, il est nécessaire d'approfondir Dei Verbum. Il nous faut relire cette constitution aujourd’hui comme
un instrument décisif pour récupérer le sens théologique et spirituel des Saintes Ecritures et trouver les
éléments pour leur herméneutique en Eglise. Oui, ©ei Verbum est une introduction indispensable et un
instrument pour la correcte compréhension des Saintes Ecritures »(30). Ce n’est qu’a travers une relecture
intelligente de la constitution conciliaire que I'on pourra approfondir la conception sacramentelle de la
Bible(31), la compréhension selon laquelle elle ne donne pas des informations sur Dieu, ni ne communique
uniquement une doctrine ou un enseignement, mais qu’elle transmet la Parole de Dieu laquelle autorise la
célébration de l'alliance(32). En ce sens, je pense que I'exhortation post-synodale Verbum Domini(33) peut
aussi constituer un complément extrémement efficace pour cette compréhension. Benoit XVI, aprés y avoir
parlé — pour la premiére fois dans le magistére — de I'analogia Verbi (no. 7), est parvenu a parler de la
sacramentalité de la Parole (no. 56), a comprendre en analogie avec la présence du Christ dans I'eucharistie
et avec l'incarnation du Verbe en Jésus de Nazareth.
* Un grand travail qui nous attend est ensuite celui de I'exégése liturgique. Jusqu’'a présent peu de réflexions
ont été produites pour chercher a intégrer correctement l'interprétation des Ecritures a la liturgie. L’nomélie ne
devrait en effet pas étre détachée du contexte liturgique, comme c’est en revanche le cas actuellement :
I'hnomélie — me semble-t-il — est trop explicative et ne fait pas corps avec la liturgie. Il s’agit de comprendre,
comme I'a joliment écrit Louis-Maire Chauvet que « la Parole précipite en geste sacramentel eucharistique » et
que la Parole proclamée, préchée, écoutée, vécue dans la liturgie, rend I'assemblée participante a I'action de
Dieu, a sa Parole-Evénement, qui est le mystére révélé et célébré méme. La proclamation autorisée de la
Parole devrait donc toujours étre accompagnée d’'une interprétation mystagogique qui relie les signes et les
paroles. Le lectionnaire n'est pas une liste de références bibliques, mais constitue une herméneutique qui
obéit a la liturgie !
Et enfin, toujours plus, notamment en vue de I'échange avec les autres religions et leurs livres saints, il nous
faut, en tant que chrétiens, apprendre a lire les Saintes Ecritures en placant en leur centre Jésus Christ et son
Evangile. Toutes les Saintes Ecritures « contiennent la Parole du Seigneur »(34), mais I'Evangile de Jésus
Christ en constitue le cceur : il devient le critere herméneutique pour les lire en vérité et pour pouvoir discerner
ce qui, en elles, a été jugé, corrigé, transformé, mis de c6té par celui qui est lui-méme exégése du Peére (

exeghésato

Monastero di Bose - Pagina 5 di 7



:Jn 1,18).

Enzo Bianchi, prieur de Bose (ltalie)
(Traduction de I'italien par Matthias Wirz.)

(1)A ce propos, voir Ch. Theobald, La révélation, Paris, L'Atelier, 2001.
(2)Vvatican Il, Constitution Dei Verbum 2.
(3)Cité dans ibid. 3 et 6.

(4)Voir V. Stolle, «Jesus Christus, der gottliche Exeget (Joh 1,18) », dansZeitschrift fir die Neutestamentliche
Wissenschaft 97/1 (2006), p. 64-87.

(5)Joseph Caillot a parlé a ce propos de la « saine neutralité d’'un singulier-pluriel » : voir J. Caillot,L’Evangile de la
communication, Paris, Cerf, 1989, p. 265.

(6)Dei Verbum 9 et 24.

(7)Jai déja rassemblé mes réflexions sur ce sujet dans E. Bianchi, « La Chiesa italiana come luogo di fede », dans
I'ouvrage collectif Chiesa in Italia : 1975-1978, Brescia, Queriniana, 1978, p. 33-45.

(8)V. Soloviev, Trois entretiens, Paris, Ad Solem, 2004, p. 138.
(9)P. Tremolada, « Profezia delle Scritture e fede pasquale », dandarola, Spirito e Vita 41 (2000), p. 135-145.

(10)Pour une approche plus générale du théme de la relation entre Parole de Dieu et Eglise, voir notamment L.
Mazzinghi, « Parola di Dio e vita della Chiesa », dansRivista Biblica 55/4 (2007), p. 401-429 ; E. Bianchi, Chiesa e Parola
di Dio, Bose, Qigajon, 2008 (Testi di meditazione 144).

(11)Enchiridion Biblicum, Bologne, EDB, 1993.

(12)Voir ibid., p 80-131 (édition bilingue latine et italienne).

(13)Voir ibid., p 132-1181.

(14)Voir Commission biblique pontificale, L'interprétation de la Bible dans I'Eglise, Paris, Cerf, 1994.
(15)Voir Dei Verbum 21.

(16)Voir ibid. 24. A ce propos, voir aussi Ch. Theobald, « L’Ecriture, &me de la théologie, ou le christianisme comme
religion de l'interprétation », dans L’Ecriture Ame de la théologie, éd. R. Lafontaine, Bruxelles, Lessius, 1990, p. 109-132.

(17)Voir Dei Verbum 25.

(18)Voir G. Betori, « Bibbia e comunita cristiana in Italia dal Concilio a oggi », dans Id.La Parola nel tempo della missione
, Cinisello Balsamo, San Paolo, 2007, p. 63-70.

(19)Sur le rapport entre Bible et communauté restent toujours intelligentes et pour moi inspirantes les réflexions de S.
Breton, Ecriture et Révélation, Paris, Cerf, 1979 et de J. Caillot, L’'Evangile de la communication (surtout les p. 253-281).

(20)Sur ce théme, je renvoie a E. Bianchi, Prier la Parole. Une introduction a la lectio divina, Bégrolles-en-Mauges,
Bellefontaine, 1996 ; Id., Ecouter la Parole. Les enjeux de la lectio divina, Bruxelles, Lessius, 2006.

(21)Jean Paul ll, Lettre apostolique Novo millennio ineunte 39 (6 janvier 2001).

(22)Benoit XVI, Discours aux participants au congrés international pour le 40e anniversaire de la Constitution
dogmatique sur la Révélation divine (Rome, 16 septembre 2005).

(23)CEI - Commission épiscopale pour la doctrine de la foi et la catéchése, La Bibbia nella vita della Chiesa 31 (18
novembre 1995), dans |l Regno documenti 1/1996, p. 28.

(24)Voir L. Manicardi, « Parola e Spirito nella vita della Chiesa », dansServizio della Parola 290 (1997), p. 87-98.

(25)Plus en général sur le rapport entre Parole et communauté, voir E. Bianchi, « La Parole construit la communauté »,
dans Id., Si tu savais le don de Dieu, Bruxelles, Lessisus, 2001, p. 166-178.

(26)L’interprétation de la Bible dans I'Eglise, p. 27.

(27)Jean Paul Il, Allocution sur linterprétation de la Bible dans I'Eglise (23 avril 1993), dans L'interprétation de la Bible
dans I'Eglise, p. 9.

(28)Grégoire le Grand, Homélies sur Ezéchiel 11,2,1.
(29)Voir T. Anatrella, « Psicologia delle religioni della madre », dand?arola, Spirito e Vita 39 (1999), p. 273-285.
(30)La Bibbia nella vita della Chiesa 15, p. 24.

(31)Sur la question de la sacramentalité de I'Ecriture, je suis reconnaissant pour les réfléxion de A. Birmelé, « La
sacramentalita delle Scritture », dans L'ambone : tavola della parola di Dio, Bose, Qigajon, 2006, p. 31-48 ; Id., L’horizon
de la grace, Paris, Cerf/Olivétan, 2013, p. 287-291.

Monastero di Bose - Pagina 6 di 7



(32)Voir E. Bianchi, Ecouter la Parole, p. 48-53.
(33)Benoit XVI, Exhortation apostolique Verbum Domini (30 septembre 2010).
(34)Dei Verbum 24Enzo Bianchi, prieur de Bose (Italie)

Monastero di Bose - Pagina 7 di 7



