Warning: getimagesize(images/stories/priore/conferenze/ecc_2007.jpg): failed to open stream: No such file or

directory in /home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line 1563

Warning: getimagesize(images/stories/priore/conferenze/ecc_2007.jpg): failed to open stream: No such file or

directory in /home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line 1563

L'Eglise trouve sa mission dans le service de la
Parole de Dieu

Imprimer
Imprimer

Multithumb found errors on this page:

There was a problem loading image 'images/stories/priore/conferenze/ecc_2007.jpg’

There was a problem loading image 'images/stories/priore/conferenze/ecc_2007.jpg’

Conférence d'ENZO BIANCHI a l'occasion d'Ecclésia 2007, le rassemblement des catéchistes francais a Lourdes

Ecclésia 2007
Basilique Saint-Pie-X, Lourdes — vendredi 26 octobre 2007

par Enzo Bianchi, prieur de Bose
Voir la vidéo et écouter la conférence
I. Le Dieu qui parle

1. Dieu est communication

Le Dieu biblique est le Dieu Un, qui se révéle; il n'est pas rejoint par I'effort humain d'élévation a lui et de connaissance,
mais il se révéle, c'est-a-dire qu'il se donne de sa libre initiative et de sa propre volonté. Il n'est pas défini par des termes
philosophiques d'essence, mais par des notions relationnelles: c'est le Dieu d'Abraham, d'lsaac, de Jacob. C'est le Dieu
des peres. En se révélant il précéde et fonde I'expérience que I'nomme peut faire de lui. En particulier, le Dieu biblique
se révele a travers la parole: il est le Dieu qui parle et qui, en parlant, appelle 'homme a I'écoute et a la relation. Pour la
Bible, cette relation s'appelle alliance.

Dieu parle, et sa parole manifeste sa puissance dans les domaines de la création et de I'histoire. Oui, la parole de Dieu

est créatrice (Gn 1,3 ss; Ps 33,6.9; He 11,3) et elle instaure une histoire. Ce n'est pas par hasard si le terme hébreu
davar, que I'on traduit normalement par « parole », signifie aussi « histoire », « événements », « faits » (1R 11,41; 14,19.29;
15,7.23.31; etc.). La parole, le davar, est essentiellement une réalité théologique: c'est une révélation de Dieu, c'est
l'intervention de Dieu dans le devenir du monde, c'est « Dieu qui se dit », en s'accompagnant toujours de son Esprit, la
ruah. 1l devient ainsi le « Dieu qui se donne » moyennant un acte par lequel il instaure une présence dialogique qui
rencontre I'homme dans la berit, l'alliance.

En somme, le fondement de toute la Bible est le fait que Dieu parle: et le Dieu qui parle est communication. L'homme
biblique entre donc dans la relation avec Dieu moyennant I'écoute. Il marche a la lumiére de la foi, et non pas de la vision
(voir 2Co 5,7). Ce n'est que dans I'écoute que peut se produire la rencontre avec Dieu. L'écoute est constitutive d'Israél
comme peuple de Dieu, comme le souligne Jérémie: « Ecoutez ma voix, exécutez tout ce que je vous ai commandé, alors
vous serez mon peuple et je serai votre Dieu » (Jr 11,6).

2. La Parole de Dieu comme réalité

Quand nous pensons a la Parole de Dieu, en partant de notre culture de dérivation grecque, nous concevons la parole
comme un événement de langage au niveau sonore, phonétique. Et nous devons faire un effort de conversion pour
saisir la Parole de Dieu dans sa signification hébraique. L'expression de I'évangile, selon laquelle « Marie méditait ces

Monastero di Bose - Pagina 1 di 6


https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//https://monasterodibose.it//images/stories/priore/conferenze/ecc_2007.jpg
https://monasterodibose.it//https://monasterodibose.it//images/stories/priore/conferenze/ecc_2007.jpg
https://monasterodibose.it//http://sncc.cef.fr/sommaire.php3
https://monasterodibose.it//http://sncc.cef.fr/sommaire.php3
https://monasterodibose.it//http://www.lejourduseigneur.com/accueil/archives/ecclesia_2007?video_id=8214
https://monasterodibose.it//http://www.lejourduseigneur.com/accueil/archives/ecclesia_2007?video_id=8214

paroles dans son coeur » (Lc 2,19.51) témoigne de l'usage du terme « parole » thema, en grec) selon son acception
sémitique d'événement, de fait. Les paroles (davar) de Dieu ne sont en effet pas que facteur phonétique, événement de
langage sonore, mais ils sont événement de langage dans I'histoire, événement qui se transforme en réalité, en faits.
Lorsque I'Ancien et le Nouveau Testament disent « Parole de Dieu », ils pensent a une réalité vivante, a une énergie a
l';euvre, de maniere efficace et éternelle. La Parole de Dieu est créatrice, comme le relate le premier chapitre de la
Geneése: Dieu « dit » et ce qu'il dit existe, devient réalité. La puissance de la parole se déploie dans la création et dans
I'histoire du salut, c'est-a-dire dans la rédemption.

Mais la révélation de la parole de Dieu dans I'Ancien Testament recoit encore une autre accentuation. Le Psalmiste dit: «
Par la parole du Seigneur les cieux ont été faits, par le souffle de sa bouche, toute leur armée » (Ps 33,6). La création
moyennant la Parole (davar) est ici mise en paralléle avec la création au travers de I'Esprit (ruah). Cela s'appuie sur une
observation anthropologique élémentaire: quand nous parlons, un souffle sort de notre bouche et soutient la parole: la
parole et le souffle sont intimement liés; il s'agit méme d'une réalité inséparable. Il n'est pas de davar sans ruah, il n'est
pas de parole sans esprit. Et ceci vaut aussi au niveau théologique, pour la révélation. Voila pourquoi le récit de la
création en Genése 1 fait apparaitre simultanément la Parole et I'Esprit: dans ce récit, la création ne se fait pas
seulement a travers la parole, mais aussi moyennant I'Esprit. « Au commencement Dieu créa le ciel et la terre. La terre
était un chaos informe et les ténébres couvraient I'abime et la ruah de Dieu tournoyait sur les eaux » (voir Gn 1,1-2).
L'Esprit de Dieu préside a la création. La Geneése le dit; I'Esprit de Dieu couvait les eaux, de sorte que les paroles que
Dieu prononce pour créer sont des paroles accompagnées de l'action de I'Esprit. L'action de Dieu dans I'histoire est la
parole qui se fait événement, une parole toujours accompagnée de la ruah, de I'Esprit. Or cette notion, I'Occident ne l'a
pas retenue avec attention: a partir du IVe siecle, on a mis en évidence la « Parole », et bien moins lauah, I'Esprit, qui
est pourtant nécessaire a la Parole, parce que la ol est la Parole, la souffle aussi I'Esprit. Selon I'Ecriture, il y a un
rapport d'immanence réciproque entre la Parole et I'Esprit.

A la lumiére de ces observations, on peut comprendre quelque chose du mystére de la Trinité: le Fils est engendré par le
Pére a travers I'Esprit. Dieu prononce la Parole a travers I'Esprit, et voici que la Parole sortie du Pére est le Verbe, le
Légos qui était depuis toujours aupres du Pére (voir Jn 1,1 ss). Et lorsque le Logos deviendra chair (voir Jn 1,14), ceci se
produira moyennant I'Esprit saint. L'apparition dans la chair de Jésus, le Fils de Dieu, le Verbe, se fait dans la puissance
de I'Esprit saint. En Dieu, donc, la Parole est bien plus qu'un événement de langage: elle est liée a I'Esprit. La Parole de
Dieu est une force vivifiante qui crée, qui donne la vie méme aux morts, qui « appelle & I'étre ce qui n'est pas » (voir Rm
4,17), de méme que I'Esprit de Dieu (Ez 37,5). La Parole de Dieu subsiste pour toujours, elle est éternelle et elle est
stable comme les cieux (voir Ps 119,89; Is 40,8).

La Parole de Dieu ne coincide donc pas avec I'Ecriture ni avec la Bible. La Bible est une réalité bien limitée: c'est une
réalité sacramentelle par rapport a la Parole de Dieu. Pour arriver jusqu'da nous, la Parole de Dieu a besoin du
sacrement, et le Livre, la Bible, se présente a nous comme un sacrement qui contient la Parole. Lorsque nous disons «
Parole de Dieu », nous devons nous référer au prologue de I'évangile de Jean, ce texte inspirant qui rassemble et
synthétise la sagesse d'Israél: « Au commencement était la Parole, et la Parole était tournée vers Dieu, la Parole était
Dieu » (Jn 1,1). Jean cherche a nous donner une image de la Parole comme réalité. La Parole n'est pas un son articulé
de la voix, ce n'est pas une idée, mais une réalité vivante, efficace, qui est en Dieu, qui procéde de Dieu, qui est Dieu.
Les paroles de Dieu sont des paroles de vie (Jn 6,68), elles sont « esprit et vie » (Jn 6,63). Oui, dans la Parole se trouve
la vie (voir Jn 1,4). La premiére lettre de Pierre présente la Parole de Dieu comme « parole vivante et éternelle » (voir 1P
1,23) et la lettre aux Hébreux la définit « vivante et efficace » (He 4,12). Toutes ces expressions sont des efforts,
possibles au langage humain, pour affirmer la puissance du Dieu qui parle, qui est, qui se fait connaitre, qui se livre, qui
créée de ['histoire, qui établit une relation avec les hommes.

Pour nous chrétiens, cette parole de Dieu devient le « Tu » du Pére, le Fils éternel constamment engendré. Lorsque nous
affirmons dans le Credo qu'il a été « engendré avant tous les siécles », cela signifie qu'il a été engendré depuis toujours et
gu'il est constamment engendré par le Pére. Sinon notre idée impliquerait une génération de la part de Dieu non tant
dans I'éternité, mais dans une préhistoire reculée. Or dans le mystére trinitaire, le Fils est constamment engendré par le
Pére et le Pere engendre constamment le Fils. Voila le « Tu » du Pére. Le mystére de la Tri-Unité de Dieu, qui hous reste
impénétrable, se révele dans le Pere qui parle, dans le Fils qui est la Parole et dans I'Esprit saint qui permet
I'engendrement de la Parole: le Pére est celui qui engendre, le Fils est celui qui est engendré; le Pére est celui qui aime,
le Fils est celui qui est aimé et le Saint-Esprit est I'amour. L'image que Jean nous donne est celle de la Parole qui se tient
dans le sein du Pere (Jn 1,18). Quand Dieu parle, c'est toujours une action trinitaire qui s'accomplit: Dieu parle, il nous
livre le Fils a travers I'Esprit saint. Quand Dieu a créé le monde, la création déja a été réalisée a travers le Fils.

Ces affirmations étaient claires dans les écrits de I'évangéliste Jean et chez saint Paul; puis une sorte d'aphasie
chrétienne s'est produite concernant la création en Christ. Quoi qu'il en soit, Jean et Paul ont suggéré que « tout a été
créé par lui »: Jn 1,3; Col 1,16), et les Péres de I'Eglise ont exprimé l'idée que, lorsque Dieu créait le monde, il le créait
de facon téléologique en Christ, dans le Fils: lorsqu'il créait Adam, il le destinait au nouvel Adam, il préparait I'incarnation.
La Parole de Dieu est le Christ, et c'est en Christ et par le Christ que « tout a été fait »: c'est lui la vie, c'est lui la lumiére.
Le Dieu qui a parlé jadis de maintes maniéres nous a parlé de facon définitive a travers le Fils (voir He 1,1-4).

Tout ceci devrait nous faire prendre conscience du fait que la Bible n'est pas un livre d'instruction, d'enseignement, mais
gu'elle est un sacrement qui nous met en communication avec Dieu a travers le Christ. Nous ne sommes assurément
pas habitués a comprendre les choses ainsi, mais la Bible doit étre comprise comme un sacrement a travers lequel Dieu

Monastero di Bose - Pagina 2 di 6



se révele, se livre, se fait connaitre & nous et nous permet de le rencontrer. Un chrétien, quand il ouvre les Ecritures,
devrait avoir conscience qu'en elle il rencontre le Christ et que I'Ecriture méme est le Corps du Christ. Ignace d'Antioche
parle de I'‘évangile comme de la chair du Christ et la tradition patristique affirme que « les Ecritures sont le Corps du Christ
». Saint Frangois demande lui aussi & ses fréres de traiter les livres de I'Ecriture avec une attention extréme et de les
vénérer comme le Corps méme du Christ. Si nous sommes chrétiens, nous devons donc avoir ce sens de I'Ecriture: il ne
s'agit pas d'idolatrie, ni de tomber dans la vision d'un christianisme « religion du Livre »; mais la rencontre avec I'Ecriture
est pour nous une rencontre vivante, une assiduité avec le Seigneur.

A travers l'appel a la foi, Dieu se fait connaitre, se réveéle, se livre, parce que ce n'est qu'ainsi que grandit I'amour pour
lui. L'Ecriture est une voie privilégiée pour connaitre Dieu: elle a la primauté sur tout. Certes, la nature aussi nous aide a
connaitre Dieu, mais seulement si I'Ecriture nous révéle auparavant qu'elle est création. Sans cette indication, nous
finirions par chercher Dieu dans l'idolatrie et nous risquerions de dire que le soleil est dieu, alors que I'Ecriture indique
simplement qu'il est un grand luminaire (voir Gn 1,16).

3. Jésus, parole définitive de Dieu

L'histoire de Dieu avec I'humanité est donc I'histoire de son dialogue avec les hommes, qui trouve son sommet en Jésus
Christ, parole définitive de Dieu a I'humanité, c'est-a-dire parole qui dit tout, qui communique pleinement la volonté de
Dieu aux hommes. Dire que Jésus est la Parole de Dieu signifie affirmer qu'il en est le visage, la narration, la révélation:
tout ce que nous pouvons savoir et dire de Dieu se trouve en Jésus Christ. Lui-méme I'affirme: « Nul ne vient au Pére que
par moi » (Jn 14,6). Répondre a cette parole en entrant dans le dialogue initié par Dieu est ce a quoi I'humanité est
invitée. La mission de I'Eglise consiste & se faire I'écho de cette parole pour que tout homme puisse I'entendre comme
adressée a lui, comme une parole salvifique, et puisse se laisser illuminer par elle. C'est ainsi qu'il faut comprendre la
parole de Jésus qui invite les disciples en mission a faire de toutes les nations des disciples (Mt 28,19-20): il s'agit
d'annoncer la parole de Dieu condensée en Jésus pour qu'elle engendre le croyant a la relation avec le Dieu Pére, par le
Fils, dans la force de I'Esprit saint.

Si Jésus est la Parole de Dieu, I'Esprit saint repose sur lui, dés sa conception dans le sein de Marie (Lc 1,35). Oui,
désormais la Parole, le Légos qui était auprés du Pere (Jn 1,1), s'est fait chair (Jn 1,14) en naissant d'une femme (Ga
4,4), grace a I'Esprit saint, et toute la vie du Fils, jusqu'a sa mort et a sa résurrection, est la parole de Dieu: en lui se
trouve tout ce que Dieu veut dire et communiquer & I'humanité. Dans I'Eglise, I'eucharistie est la mémoire de cette
centralité: c'est la célébration toujours renouvelée de la communication de Dieu a I'hnumanité dans le don du Christ. Dans
l'eucharistie, récit de la vie divine communiquée a I'humanité, le Christ rejoint ses enfants sous la forme de la parole et
du pain pour soutenir et guider leur existence quotidienne. Et c'est dans I'eucharistie que I'Eglise se place totalement
sous la seigneurie de la Parole qui est écoutée, proclamée, célébrée, annoncée, mangée pour que I'étre tout entier de
I'Eglise soit greffé sur le mystére de la parole qui est désormais le mystére pascal, le mystére du Christ crucifié et
ressuscite.

4. La Parole de Dieu entre force et faiblesse: le dialogue

L'Ecriture proclame a plusieurs reprises l'efficacité et la puissance de la Parole de Dieu. Mais il faut aussitot spécifier que
son efficacité n'est pas magique: elle se déploie dans la foi du croyant, et sa puissance trouve sa manifestation supréme
dans le paradoxe de l'extréme faiblesse du Crucifié; c'est « la parole de la croix » (1Co 1,18). Davantage encore: dés la
premiére page de la Bible, qui nous présente l'efficacité de la parole que Dieu prononce pour créer le monde et tous les
étres vivants, elle apparait également douce. Pour instaurer I'harmonie voulue par Dieu, la parole divine n'élimine pas les
ténébres ni le chaos, mais elle y met de l'ordre en séparant, en distinguant, en placant des limites et en tracant des
frontiéres. La parole de Dieu ne détruit pas, elle n'élimine pas, elle n'exclut pas, mais elle crée I'ordre a partir du chaos,
elle fait resplendir la lumiére dans les ténebres, elle donne une forme a ce qui n'en a pas. La puissance de la parole de
Dieu se manifeste comme patience, comme accueil de ce qui est négatif et comme ouverture & une histoire
nécessairement dialectique. Elle n'apparait jamais comme intolérance ni comme refoulement du négatif. La force de la
parole de Dieu est une force douce: en créant 'homme, Dieu s'expose a la liberté et a l'altérité humaine en les
accueillant avec patience et douceur. La force de Dieu se manifeste a travers la limitation qu'il impose a sa propre force.
Sa douceur est sa capacité de domestiquer sa force et de la placer au service de la rencontre avec l'autre.

Or la douceur de la parole trouve sa manifestation dans le dialogue. C'est ce qui ne se produit précisément pas entre
Cain et Abel, et conduit a I'nomicide. La parole qui prend place entre Dieu et 'hnomme, entre 'homme et I'homme, est le
lieu de la douceur. Et cette parole qui « s'interpose », qui « prend place entre », est le dialoguelig-logos). Le Christ,
comme parole qui se place entre Dieu et I'humanité, est le lieu du dialogue et de la rencontre entre Dieu et les humains.
Comme parole faite chair, il est aussi douceur faite personne (voir Mt 11,29). La douceur du Christ comme Parole faite
chair est l'indication d'une méthode incontournable pour I'Eglise dans sa mission d'évangélisation: le dialogue. Paul VI a
bien compris et exprimé le caractére délicat du dialogue et sa dimension ecclésiologique, constitutive de I'Eglise, lorsqu'il
a écrit: « L'Eglise doit en venir au dialogue avec le monde ou elle se trouve a vivre. L'Eglise se fait parole; I'Eglise se fait
message; I'Eglise se fait dialogue... La douceur est un caractére propre du dialogue; c'est elle que le Christ nous
propose d'apprendre de lui-méme: “Mettez-vous a mon école car je suis doux et humble de coeur” (Mt 11,29). Le
dialogue n'est pas orgueilleux, il n'est pas acéré, il n'est pas offensif. Son autorité est intrinseque par la vérité qu'il

Monastero di Bose - Pagina 3 di 6



expose, par la charité qu'il diffuse, par I'exemple gu'il propose. Il ne commande pas, il n'impose pas. Il est pacifique; il
évite les maniéres violentes; il est patient, il est généreux » (Ecclesiam suam).

L'Eglise recoit du Dieu qui parle non seulement la mission d'annoncer au monde sa parole, mais aussi la maniére pour
faire cette annonce: la douceur, la mansuétude, le respect (voir 1P 3,15). La parole de Dieu, qui est le contenu que
I'Eglise doit annoncer, indique également a I'Eglise la modalité, la forme précise dans laquelle cette annonce doit se
faire: on ne peut annoncer la parole de tendresse qu'est le Christ par des tons arrogants, violents, intolérants,
irrespectueux. La Parole que les évangélisateurs annoncent et dont ils témoignent, qui est le Christ méme, exige d'eux
qu'ils soient eux-mémes doux; elle tend & modeler une Eglise animée de la force de la douceur.

Il. L'Eglise servante de la parole de Dieu
1. Une Eglise qui écoute, une Eglise qui annonce

«Dei Verbum religiose audiens et fidenter proclamans » (« Dans une écoute religieuse de la parole de Dieu et en la
proclamant avec une ferme confiance »): les premiers mots de la Constitution dogmatique sur la Révélation du Concile
Vatican Il (intitulée Dei Verbum) ont une valeur ecclésiologique fondamentale, dans la mesure ou ils expriment une
dimension constitutive de I'essence et de la mission de I'Eglise. L'Eglise est habitée par le double mouvement d'écoute (
audiens) et de proclamation (proclamans) de la parole de Dieu. Seule une ecclesia audiens (une Eglise en état d'écoute)
peut aussi étre une ecclesia docens (une Eglise qui enseigne), car la parole que I'Eglise annonce et dont elle témoigne
n'est pas d'elle, mais de Dieu. Le cardinal Walter Kasper a écrit: « Il n'y a pas de doute: la Parole de Dieu occupe la
premiére place. Ce n'est qu'a travers elle que nous pouvons comprendre I'Eglise ».

Le nom méme de I'Eglise (du grec ekklesia, qui renvoie au verbe kalein, « appeler », et indique I'ensemble des personnes
convoquées et rassemblées par la parole de Dieu) la situe dans la continuité directe du Dieu qui parle: la parole de Dieu
est & la source de l'existence de I'Eglise et elle représente I'horizon de sa mission dans le monde. De cette Parole,
I'Eglise n'est pas maitresse, mais servante et disciple. C'est I'écoute qui la rend servante, comme Marie, la mére de
Jésus qui, au moment de l'annonciation, répond par ces mots a l'annonce de l'ange: « Je suis la servante du Seigneur,
qu'il m'advienne selon ta parole » (Lc 1,38). Et c'est I'écoute qui rend I'Eglise disciple: comme Marie, la sceur de Marthe,
qui, « s'étant assise aux pieds du Seigneur, écoutait sa parole » (Lc 10,39). Commentant les premiers mots de la
Constitution Dei Verbum, le théologien Joseph Ratzinger avait écrit en 1967: « C'est comme si I'existence tout entiére de
I'Eglise se trouvait recueillie dans cette écoute, de laquelle seule peut procéder sa prise de parole. »

2. L'écoute et la lectio divina

Le service de la parole de Dieu, le fait de devenir serviteurs de cette Parole, passe donc en premier lieu par le labeur
guotidien d'une écoute toujours renouvelée et persévérante dans le temps. C'est ainsi, chaque croyant, et chaque
catéchiste en particulier, est appelé a devenir, selon les mots de I'évangéliste Luc, un « serviteur de la Parole » (Lc 1,2).

Cette écoute trouve un de ses moments inégalés dans la lectio divina, cette forme de lecture de I'Ecriture qui se
transforme en écoute d'une parole actuelle et en contemplation d'une présence vivante. Fondée théologiquement sur le
fait que I'Ecriture contient la parole de Dieu, mais que cette derniére ne coincide pas avec I'Ecriture et ne se limite pas a
elle, la lectio divina est un art de la rencontre avec le Seigneur a travers le texte biblique, qui permet a la centralité que le
Concile Vatican Il a redonnée a la parole de Dieu dans I'Eglise catholique, de devenir réalité. Il s'agit en effet d'un type
de lecture extrémement souple et accessible a tout croyant.

Le pape Benoit XVI a manifesté sa profonde conviction que la lectio divina se trouve a la base d'une renaissance de la
foi et de la vie ecclésiale, lorsqu'il a déclaré: « Je voudrais recommander I'ancienne tradition de ldectio divina: la lecture
assidue de la Sainte Ecriture accompagnée de priére réalise cet entretien intime dans lequel, en lisant, on écoute Dieu
qui parle et, en priant, on lui répond par la confiante ouverture du coeur. Cette pratique, si elle est efficacement
encouragée, apportera a I'Eglise, j'en suis convaincu, un nouveau printemps spirituel » (Audience aux participant au
Congreés international « La Sainte Ecriture dans la vie de I'Eglise » — Rome, 14-18 septembre 2005). Il avait exprimé une
conviction analogue en affirmant lors du Conseil des Conférences épiscopales européennes en 1995: « Comment est-il
possible d'écouter la voix de Dieu? La réponse est simple: nous écoutons Dieu en écoutant sa parole qui nous est
donnée dans la Sainte Ecriture. Je suis convaincu que la lectio divina est I'élément fondamental dans la formation du
sens de la foi. »

On saisit qu'il y a ici une tache et un engagement pour tout catéchiste: devenir un serviteur de la parole a travers la
fréquentation assidue de la parole de Dieu dans I'Ecriture. Sans cette base spirituelle robuste et sans cet enracinement
dans la parole de Dieu, il ne pourra se donner aucune annonce efficace.

3. Le catéchiste comme témoin

Monastero di Bose - Pagina 4 di 6



Le messager authentique, I'évangélisateur, est un témoin. Or sans l'implication existentielle qui fait de l'auditeur un
témoin pleinement investi de la puissance de la Parole, l'activité de prédication et de catéchése est destinée a demeurer
stérile. Saint Augustin avertissait déja que « celui qui n'écoute pas de lintérieur la parole de Dieu devient un vain
prédicateur de la Parole a l'extérieur » (Sermons 179; PL 38,966). La crédibilité de lI'annonce passe ainsi par cette
implication personnelle qui fait que ce que le catéchiste annonce est également ce dont il vit.

4. Eglise et prophétie

L'Eglise ne préche pas son propre message, mais la parole de Dieu (voir 2Co 4,5: « Ce n'est pas nous que nous
préchons, mais le Christ Jésus, Seigneur »). Et le message de I'Eglise est authentique dans la mesure ou elle parle,
annonce, célébre, et vit la parole de Dieu: non pas une parole sur Dieu, mais la parole de Dieu (1Th 2,13). Il faut donc
gue les catéchistes veillent a ne pas manipuler la parole, a ne pas la banaliser, a ne pas la confondre avec des mots qui
seraient a la mode, a ne pas l'abaisser au niveau de leurs propres paroles. C'est du caractére prophétique de la mission
de I'Eglise qu'il en va. Le propre de la mission de I'Eglise est de savoir dire aujourd'hui la parole éternelle de Dieu, de
savoir annoncer aujourdhui « le Christ qui est le méme hier, aujourd’hui et a jamais » (He 13,8), de savoir décliner «
I'évangile éternel » (Ap 14,6) pour l'aujourd'hui. Et c'est la aussi le défi que les catéchistes sont appelés a relever. Cela
doit les engager dans une tache d'intelligence créative, et tout a la fois fidéle.

Il n'est pas facile de discerner les signes des temps: les résultats d'enquétes sociologiques n'y suffisent pas, mais il s'agit
toujours d'une opération spirituelle. En particulier, il me semble que ceux qui annoncent I'évangile aujourd'hui sont
appelés a le faire en prétant une écoute profonde a I'humanité des personnes a qui ils s'adressent. En montrant que la
parole de Dieu et la personne du Christ ont beaucoup a dire a la vie humaine, qu'ils savent orienter 'humain et le mettre
en valeur, les catéchistes pourront étre crédibles pour présenter le Christ comme « chemin, vérité et vie » (Jn 14,6).
L'évangélisation et la catéchése devront donc s'accompagner d'une grande attention a I'humain, a ses potentialités et a
ses faiblesses, a ses blessures, a ses souffrances, a ses probléemes, ainsi qu'a ses beautés et a ses joies. Et elles
devront savoir ne jamais juger, mais corriger et orienter avec fermeté et douceur. Cela est essentiel en particulier devant
des jeunes qui doivent trouver le temps et la maniere de se dire, de dire leurs problématiques humaines, pour pouvoir
accéder a une adhésion a la parole et a la personne de Jésus. La parole de Dieu, dont I'humanité de Jésus de Nazareth
a fait le récit, exige de ceux qui I'annoncent qu'ils sachent la vivre et la transmettre comme une réalité humanisante,
capable d'ouvrir un horizon et de créer sens dans des situations humaines concrétes.

Si le prophéte est celui qui fait signe, I'Eglise, obéissant & son mandat prophétique, est appelée a étre signe et a décliner
sa vocation prophétigue comme une « invention de sens », comme découverte et création de sens. Les théoriciens du
post-moderne nous disent que les questions d’aujourd’hui — et plus encore celles de demain — concernent la
fonctionnalité et I'utilité des choses, des notions et des savoirs («A quoi ¢a sert? Est-ce efficace? Est-ce rentable?»), et
non leur vérité ou leur beauté: 'Eglise peut alors résister a cette tendance, en cherchant a se situer comme un lieu ot —
par obéissance a la parole de Dieu qui donne sens a l'histoire et au monde — la question du sens est sauvegardée
comme ce qui peut véritablement humaniser 'homme.

Si la prophétie est historique, si elle utilise toujours des langages différents et prend des formes nouvelles, en s’adaptant
aux diverses situations historiques, culturelles, géographiques, elle doit aujourd’hui assumer, dans nos pays et dans nos
Eglises, la forme de I'invention du sens, en vivant et en transmettant la foi comme un «chemin de sens». C'est I'essence
méme du christianisme qui est en jeu, lui qui vit de la promesse de Dieu accomplie et relancée en Christ; il en va donc
aussi de la raison d’étre de I'Eglise, qui vit de la mémoire de la passion, mort et résurrection du Christ comme
événement et promesse de salut pour 'humanité. Ces mots de Dietrich Bonhoeffer prennent aujourd’hui une force
inégalée: «La notion non biblique de “sens” n'est qu’une traduction de ce que la Bible appelle “promesse”.» Dans le
Nouveau Testament, cette promesse prend le nom et le visage du Christ, et elle exige des communautés chrétiennes
gu’elles sachent faire le récit du Christ qui «nous enseigne a vivre» (Tt 2,12), qui donne ainsi une direction, une finalité,
une signification et une beauté a la vie humaine.

Honorer le Christ qui enseigne a vivre, cela signifie transmettre des symboles et des clés herméneutiques de la réalité,
rappeler que I'étre humain est tel s'il continue a s’interroger sur soi-méme, a réfléchir a la mort, a accepter comme le
constituant les énigmes qu'il découvre en soi, a reconnaitre dans la rencontre et dans la relation avec l'autre la beauté
possible de l'existence, a se percevoir soi-méme comme une tache a réaliser. Cela signifie valoriser la dimension
sapientiale de I'Ecriture et de la figure méme du Christ, manifester dans sa propre vie que le Christ est un motif suffisant
pour vivre, que des hommes et des femmes peuvent se réunir et vivre ensemble une vie humanisée au nom du Christ,
par amour pour lui et & cause de lui. Cela signifie rappeler que le Christ, et donc I'Evangile, la promesse du Pére, peut
devenir un motif pour donner sa vie et pour affronter la mort, qu'il peut ainsi donner un sens a la mort aprés avoir donné
sens a la vie. La prophétie la plus radicale du christianisme est sans doute que la mort n'a pas le dernier mot, mais que
la Parole de Dieu peut rappeler les morts a la vie. Annoncer le Christ ressuscité comme la parole définitive et salvifique
de Dieu pour I'humanité, voila la tache prophétique de I'Eglise pour tous les temps.

5. Une parole qui suscite la communion

Entre le Dieu qui parle a I'Eglise et cette derniére qui annonce la parole de Dieu qui s'est définitivement révélée dans
I'homme Jésus Christ, un mouvement de communication et de communion s'établit. C'est ce qu'exprime avec densité
théologique le prologue de la premiére lettre de Jean: « Ce qui était dés le commencement, ce que nous avons entendu,

Monastero di Bose - Pagina 5 di 6



ce gque nous avons vu de nos yeux, ce que nous avons contemplé, ce que nos mains ont touché du Verbe (L6gos) de vie
— car la Vie s'est manifestée: nous l'avons vue, nous en rendons témoignage et nous vous annongons cette Vie
éternelle, qui était tournée vers le Pére et qui nous est apparue —, ce que nous avons vu et entendu, nous vous
l'annongons, afin que vous aussi soyez en communion avec nous. Quant a notre communion, elle est avec le Pére et
avec son Fils Jésus Christ » (1Jn 1,1-3).

Si la « communion »koinonia, définit la vie du Dieu trinitaire et la profondeur de son mystére, I'Eglise ne peut qu'étre
traversée de cette méme vie pour pouvoir faire de maniére crédible le récit de Dieu. En effet, « I'Eglise est la communion
toujours renouvelée des hommes et des femmes qui écoutent la Parole de Dieu et en témoignent » (Karl Barth). Placée
sous le primat de la parole de Dieu, I'Eglise se laisse habiter par la vie divine et elle devient comme un sacrement de sa
présence, en se structurant en communion. En tant que communion, I'Eglise est une image de I'humanité réconciliée et
une prophétie du Royaume. De cette maniére, I'Eglise n'apparait pas simplement comme sujet de I'évangélisation, mais
elle devient elle-méme évangile; elle ne se limite pas a accomplir son service d'annonce de la parole de Dieu, mais elle
devient elle-méme mémoire vivante de la parole de Dieu. Cela se manifeste clairement, dans toute sa puissance
spirituelle, au moment ol I'Eglise célébre I'eucharistie.

Enzo Bianchi

Monastero di Bose - Pagina 6 di 6



