Le don de I'hospitalité

Imprimer
Imprimer

BONANNO PISANO, Descente aux enfers

Paques 2010
Lettre aux amis n°50
En faisant place a I'autre dans notre maison et dans notre cceur, sa présence ne soustrait pas d'espace vital mais

élargit les pieces et les horizons

Chers amis, chers hétes, et vous qui nous accompagnez de loin,

La Lettre aux amis — Qigajon de Bose en est a son cinquantieme numéro depuis que nous avons mis en place cet
instrument pour rester en contact avec vous et vous faire connaitre non seulement nos nouvelles et nos initiatives, mais
aussi et surtout ce qui nous tient & coeur et qui anime notre vécu quotidien dans I'Eglise et dans la compagnie des
hommes. Plusieurs d’entre vous nous suivent depuis les débuts, et ont en un certain sens entrelacé leur cheminement
de disciples du Christ avec notre recherche humaine, chrétienne et monastique. De ces liens fidéles, nous sommes
profondément reconnaissants au Seigneur ainsi qu’a vous qui les alimentez, de méme que nous sommes
reconnaissants de constater que, année aprés année, d'autres amis se sont ajoutés pour nourrir une réalité de
communion qui veut étre signe de 'unique corps ecclésial que nous désirons former.

Cette prise de conscience nous suggere aujourd’hui de partager avec vous certaines de nos réflexions sur le « don » de
I'hospitalité : ce sont des pensées qui trouvent I'occasion de se décanter et de s’approfondir durant ce temps d'une
guarantaine de jours que nous réservons, au début de chaque année, a une vie communautaire plus intense sans la
présence des hbtes. C’est un temps ou les contacts se font plus rares, afin de favoriser la qualité des échanges et des
rencontres que nous avons la grace de pouvoir vivre durant les mois suivants. Bien des choses ont changé dans la vie
guotidienne de la communauté, tout comme dans la réalité ecclésiale et sociale ol nous sommes insérés, depuis les
premiéres années de la vie commune a Bose, quand nous cherchions a compenser la pauvreté des moyens et les
structures peu appropriées par le partage plénier du peu dont nous disposions. L’élément dont nous souhaitons qu'il n'ait
pas changé est I'esprit dans lequel nous nous disposons a accueillir ceux qui s’approchent de nous et a recevoir le don
que ces présences constituent. Les réflexions que nous confions aujourd’hui encore aux hétes, sur un feuillet de
bienvenue qu’ils trouvent dans leur chambre, reprennent les quelques phrases reproduites sur une page
rudimentairement ronéotypée a la fin des années soixante :

Ami, héte ou pélerin,
Tu es venu pour bien des motifs : peut-étre cherches-tu un lieu a I'écart ou te reposer un peu, une colline pour prier, des

fréres et des sceurs avec qui goQter la vie commune, un lieu d’écoute de la Parole de Dieu, un lieu de silence... Te voila
ici, et la communauté est heureuse de t'accueillir !

La communauté ne te demande rien, mais elle tinvite & une démarche de disponibilité : pendant que tu es ici,
abandonne tes préoccupations, transforme-les en sollicitude et poursuis la paix. Tu as I'occasion ici de faire une révision
de ta vie, de connaitre la louange gratuite a Dieu dans la priére de la communauté, d’écouter Dieu qui t'a attiré dans ce
lieu a I'écart, dans ce silencieux désert spirituel, pour parler a ton caeur ; et tu as aussi la possibilité de confronter avec
d’autres ton engagement dans les Eglises et dans le monde. Peut-étre, durant les heures du jour ou les membres de la
communauté travaillent, te sentiras-tu seul : ce sera I'occasion d’une rencontre avec le Christ, dans la paix et le silence.
Ne crains pas les temps de solitude.

Si tu as besoin de quelque chose, dis-le avec franchise, sans avoir crainte d’ennuyer la communauté ... Il se peut que
bien des choses, ici, ne répondent pas a tes attentes: ne t'y arréte pas ... Nous sommes une communauté jeune,
pauvre, simple : accepte-nous comme nous sommes et corrige-nous si nous ne sommes pas fidéles a I'Evangile.
Cherche cependant a percevoir notre recherche et nos efforts pour étre obéissants aux exigences chrétiennes radicales.

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//images/stories/comunita/lettera_agli_amici/Discesa_inferi_XII_Pisa.jpg
https://monasterodibose.it//images/stories/comunita/lettera_agli_amici/Discesa_inferi_XII_Pisa.jpg
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1002&Itemid=
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1002&Itemid=
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1002&Itemid=

Tu trouveras ici des chrétiens de confession, de tendance et de sensibilité différentes, des personnes non croyantes,
préoccupées parfois de la situation sociale et politique, ainsi que des hommes et des femmes dont tu désapprouveras
peut-étre le genre de vie : cherche a reconnaitre en eux le visage du Christ, ne blesse jamais personne, et efforce-toi
d’écouter chacun afin de comprendre ce qui brlle au fond de son cceur. Ce sont tes fréres, des hommes comme toi : si
tu les écoutes, tu parviendras a ne plus ressentir leur différence comme une inimitié.

Au terme de ton séjour, ne dédaigne pas de retourner a la vie de tous les jours : Dieu veut faire de toi un instrument, un
témoin qui porte le message de I'Evangile 1a ou tu vis, dans ta famille, dans ton milieu, dans ton travail, dans tes loisirs,
dans ton Eglise locale. Tu n’es pas venu ici pour t'évader, mais pour reconfirmer ta foi en Dieu et ton engagement en
faveur des hommes et des femmes avec lesquels tu vis.

Ce sont des mots adressés a tous les hotes, mais ils constituent plus profondément un constant examen de conscience
pour nous, freres et sceurs de la communauté : jour apres jour, il nous revient, par I'authenticité de la vie, de rendre vrai
ce que nous affirmons et de le faire grace, a travers et malgré I'’évolution continue des situations et la transformation des
événements. Parfois nous avons I'impression que de nombreux éléments de notre vie & Bose ont connu et connaissent
une croissance constante : le nombre de fréres et de sceurs présents en communauté, les structures et les espaces
construits, le nombre total des hétes, les activités et les initiatives que nous entreprenons pour eux, la fréquence de la
présence de groupes, mémes nombreux, les demandes d’'accueil que nous nous sentons incapables de satisfaire...
Comment faire pour que tous ces changements, et les choix, les renoncements parfois difficiles qu'ils exigent, n'alterent
pas le sens profond de ce que nous vivons en pratiquant I'hospitalité ? Comment renouveler et adapter les modalités
d’accueil — celui de personnes individuelles et celui de groupes, I'accueil spontané et celui organisé, I'accueil qui se limite
a quelques heures et celui qui se caractérise par un séjour prolongé — afin que chacun puisse se sentir véritablement
accueilli non pas par une organisation mais par une communauté vivante de fréres et de sceurs ? Comment garantir la
sauvegarde de temps et d’espaces pour la rencontre, le dialogue et la connaissance personnelle ? Le parcours qui méne
a une réponse passe par un approfondissement de la dimension la plus authentique du « partage ». Il s’agit avant tout de
partager des réalités concretes — les mots, la nourriture, la beauté de la nature et de I'environnement, la parole de
Dieu... — dans Il'alternance de la solitude et de la communion, du silence et du dialogue, de I'ouverture et de la discrétion.
Mais ce partage quotidien manifeste aussi un désir plus ample et profond : le désir de partager les attentes, les
espérances, les souffrances, les craintes, c’est-a-dire tout ce qui peut étre partagé de la vie sans blesser la dimension la
plus intime de chacun et sans attenter aux domaines spécifiques de la communion de vie propre a chaque état : la vie
monastique, la vie matrimoniale et familiale, la vie presbytérale...

De ce partage, passionné de l'autre et tout a la fois respectueux de son altérité, nait une connaissance nouvelle de I'h6te

. celui qui était étranger, dont on ignorait la provenance, dont on avait de la peine a comprendre le langage, devient
quelgu’un de familier, commence a faire partie de ce cercle de personnes et de mondes qui constitue « notre » monde,
fait de ressemblances et d'altérités, d’habitudes et de nouveautés, de traditions recues et de nouvelles pistes & explorer.
Cet élément « socialisant » de I'hospitalité ne devrait pas étre oublié. Lorsqu'une personne en accueille une autre ou
gu’elle en est accueillie, ce n'est pas la rencontre entre deux individualités qui se produit, mais celle entre deux mondes,
parce que « personne n'est une fle ». Ainsi lorsque nous accueillons une autre personne, nous emmenons toujours avec
nous notre histoire, les personnes qui I'ont traversée, les rencontres qui I'ont déterminée, la culture qui I'a orientée. De
maniére analogue, I'ndte recu n’est pas non plus un individu isolé, il ne vient jamais seul : il porte avec lui son passé, les
personnes et les vicissitudes qui I'ont fait souffrir ou qui I'ont réjoui, les espérances et les désillusions, I'avenir gu'il attend
et celui dont il ignore tout. Oui, méme dans le face a face de deux personnes, I'hospitalité reste un lieu communautaire
par excellence : ce sont deux mondes qui se rencontrent a travers le croisement de deux regards et le dialogue de deux
visages. Peut-étre est-ce aussi pour cela que I'hospitalité pratiquée et recue dans un monastére est plus facilement
percue dans cette dimension englobante : dans le vécu quotidien de fréres et de sceurs émerge avec plus d'évidence la
complexité d'événements et de personnes qui ont construit I'« autre » qui se tient en face de moi.

Avoir tenté et tenter quotidiennement de pratiquer I'hospitalité de cette maniére durant toutes ces années a apporté un
don toujours renouvelé et toujours inattendu : I'héte, en effet, est un don pour celui qui I'accueille. Presque sans nous en
apercevoir, nous découvrons qu’en faisant place a l'autre dans notre maison et dans notre cceur, sa présence ne
soustrait pas d’espace vital mais élargit les piéces et les horizons, de méme que son départ ne laisse pas un vide mais
dilate le cceur jusqu’a embrasser le monde entier. C’est ce don que nous souhaitons pouvoir continuer a nous échanger
les uns les autres a travers le ministére précieux de I'hospitalité offerte et recue. Désormais nos routes sont aussi les
vétres : joies et douleurs, rencontres et séparations nous réjouissent et nous attristent, alors que votre proximité fidele
nous aide dans le labeur persévérant de notre fidélité ; elle nous fait nous sentir com-pagnons, amis qui partagent le pain
et I'assaisonnent des mots de la fraternité et de la consolation.

Merci, chers amis et chers hétes, vous qui étes le baume pour nos blessures !

Le prieur de Bose, fr. Enzo,
avec les fréres et les sceurs de la communauté

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



