Ecuménisme et Evangile

Imprimer
Imprimer

Christ glorieux

Lettre aux amis
Sans recherche de communion, il n'est pas de recherche de la vérité; sans recherche de communion, il n'est pas

de vraie fraternité ni de charité

Ces derniers temps, nous avons été amenés a plusieurs reprises a nous demander ol nous nous trouvons dans le
chemin vers l'unité de I'Eglise voulue par le Seigneur. Ceux qui nous suivent depuis plus longtemps savent que nous
avons dénoncé, par le passé, la tentation d’'un retour au « confessionnalisme », c’'est-a-dire a la réaffirmation de l'identité
confessionnelle au détriment du témoignage chrétien commun dans le monde contemporain, de méme que nous avons
craint, d’autres fois, la rigueur d’'un « hiver cecuménigue ». Nous ne nous sommes toutefois pas tus non plus devant les «
signes d’'un printemps pour I'cecuménisme », pour lesquels nous avons rendu graces au Seigneur. Mais la période que
nous traversons actuellement nous semble a nouveau nous faire tomber dans une stagnation cecuménique qui apparait
toujours davantage comme une régression par rapport au printemps conciliaire. Les signaux sont malheureusement
nombreux : des dialogues théologiques sans avancées ou qui se contentent de trouver des compromis minimalistes ;
des contentieux juridico-pastoraux qui blessent et divisent les communautés locales ; des craintes identitaires qui se
traduisent par la remise en question des acquis précédents : ainsi, par exemple, le travail si précieux qui a permis la
rédaction et 'approbation de la Charta GEcumenica de la part des Eglise chrétiennes d’Europe n'est pas parvenu a
insérer, parmi les engagements que les chrétiens assument, celui de « prier ensemble », se limitant a celui de « prier les
uns pour les autres et pour I'unité de 'Eglise », comme s'il n’était pas scandaleux pour des chrétiens de réciter le Notre
Pére chacun pour son compte. Et puis, il faut le dire avec netteté : aujourd’hui, dans I'Eglise, on trouve également de
ceux qui travaillent contre 'unité ! Lorsqu’on se hate de dire que I'unité se fera « quand Dieu le voudra », accomplit-on un

acte sincére d’abandon confiant a I'action de Dieu ou justifie-t-on sa résignation et son incapacité a faire quelque chose
?

Comme vous pouvez 'imaginer, tout ceci est pour notre communauté source de souffrance et, tout a la fois, occasion de
conversion de nos pensées et de nos actions, de purification de notre cecuménisme comme méthode et comme contenu.
Vaut-il vraiment la peine de continuer I'engagement cecuménique ? Quelle efficacité tout ce labeur porte-t-il ? Répondre
a ces questions signifie en réalité s’en poser une autre, plus profonde et fondamentale : pourquoi cherchons-nous a vivre
I'cecuménisme ? Au nom de qui et de quoi persévérons-nous résolument sur ce chemin, malgré tout ?

Ceux qui connaissent notre histoire savent que nous sommes nés comme communauté cecumeénique non par choix
délibéré ni par idéologie, mais par acceptation docile d’'un dessein dont nous ne connaissions pas les contours précis,
mais dont nous avions saisi les éléments évangéliques : vivre ensemble comme fréres et sceurs appartenant a
différentes confessions chrétiennes n'a pas été pour nous une option stratégique, une maniére de nous différencier
d’'autres réalités, ni le fruit d'un plan élaboré en théorie, mais la réponse a la priere du Seigneur Jésus au Pére : « Qu'ils
soient un, afin que le monde croie » (Jn 17,21), une priére que nous avions percue comme adressée a nous aussi
lorsque les premiers membres se sont interrogés sur les fondements de leur vie commune dans le célibat. C'étaient les
années oU l'cecuménisme était une passion de pionniers, qui se faisaient souvent attaquer par leurs Eglises
d’appartenance ; et a Bose aussi, nous avons di souffrir 'incompréhension et une longue hostilité pour ce choix. Puis
sont venues les années du printemps du dialogue, amorcées par la présence prophétique d'observateurs non
catholiques a Vatican Il : une période bénie, qui a vus comblés en quelques décennies des fossés profonds, creusés par
des siécles de division. Avoir pu vivre cette époque, pleinement conscients, est pour nous un motif de profonde et de
constante reconnaissance envers les Seigneur. Mais cette route s’est progressivement enlisée, notamment parce que
'on n'est pas parvenu a tirer les conséquences concrétes, pastorales et institutionnelles, des convergences et des
accords théologiques ni a donner continuité et solidité aux anticipations prophétiques. Et, comme toujours, I'impasse n'a
pas tardé a se transformer en marche arriere : les peurs, les insécurités, les adversités ont fait penser qu'il était plus
simple et moins risqué de se replier sur ce que I'on connaissait déja, de serrer les rangs, de recompacter sa confession
autour des certitudes du passé et des « richesses » confessionnelles non essentielles a la foi chrétienne...

Humainement, cela est plus que compréhensible ; mais la centralité retrouvée de la Parole de Dieu, fruit irréversible du
Concile, améne a lire ces situation d’'une autre maniére : non dans I'optique mondaine de l'efficience, du rendement,

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//images/stories/comunita/lettera_agli_amici/img_3424cristovenientestile.jpg
https://monasterodibose.it//images/stories/comunita/lettera_agli_amici/img_3424cristovenientestile.jpg

mais dans celle, évangélique, de la conformité a I'Evangile. Certes, durant des siécles, les Eglises ont cru en parfaite
bonne foi qu'il était possible de vivre et de témoigner 'Evangile tout en restant séparées, voire en se considérant méme
ennemies ; mais le souffle de I'Esprit, qui a animé tant de nos pére et de nos fréres dans la foi au cours de ce dernier
siécle, nous a fait comprendre que cela n’est aujourd’hui plus possible. Oui, « ce n'est pas I'Evangile qui change, c’est
nous qui le comprenons mieux », comme aimait a dire le pape Jean XXIII, et cette meilleure compréhension ne laisse
plus place a une Eglise divisée si elle veut témoigner de I'unicité de son Seigneur dans la société contemporaine.

L’cecuménisme, pour nous a Bose, n'a jamais été un « service », un « quatrieme voeu », un engagement particulier, une «
mission » a durée déterminée, mais la modalité concréte, quotidienne, selon laquelle il nous a été demandé de vivre
I'Evangile : il ne nous est pas possible de séparer notre recherche laborieuse a la suite du Seigneur Jésus, notre
existence chrétienne, de la passion pour I'unité du Corps du Christ qui est 'Eglise. C’est la raison pour laquelle nous
nous sommes reconnus avec joie dans les paroles de I'encyclique Ut unum sint de Jean Paul Il : « L'cecuménisme, le
mouvement pour I'unité des chrétiens, n'est pas qu’'un “appendice” quelconque qui s’ajoute a l'activité traditionnelle de
I'Eglise. Au contraire, il est partie intégrante de sa vie et de son action, et il doit par conséquent pénétrer tout cet
ensemble et étre comme le fruit d'un arbre qui, sain et luxuriant, grandit jusqu'a ce qu'il atteigne son plein
développement. C'est ainsi que le pape Jean XXIII croyait & I'unité de I'Eglise et c’est ainsi qu'il recherchait I'unité de
tous les chrétiens » (UUS 20).

C’est ce que nous croyons nous aussi, et c’est ainsi que nous continuons a considérer I'unité des chrétiens : comme un
aspect inaliénable de notre vécu évangélique. Sans recherche de communion, il n’est pas de recherche de la vérité ;
sans recherche de communion, il n'est pas de vraie fraternité ; sans recherche de communion, il n’est pas de charité, car
Dieu, qui est charité, est également communion. Nous ne pouvons plus vivre notre vocation chrétienne aujourd’hui en
dehors de I'espace de la pleine communion des croyants en Christ : « Ne prends jamais ton parti du scandale de la
séparation des chrétiens — répétait frére Roger, de Taizé — confessant tous si facilement I'amour du prochain, mais
demeurant divisés. Aie la passion de I'unité du Corps du Christ. » Benoit XVI, comme successeur de Pierre, a déclaré a
plusieurs reprises qu'il se chargeait de maniére particuliere de cette action pour I'unité des chrétiens ; il a affirmé que les
bons sentiments ne suffisaient pas, mais que des « gestes concrets », une purification de la mémoire étaient exigés. Oui,
en ces jours ou I'évéque de Rome rencontre le primat de Canterbury Rowan Williams, I'archevéque d'Athénes
Christodoulos, et se rend en visite auprés du patriarche cecuménique Bartholomée ler, nous invoquons : « Viens, Esprit
Créateur ! »

Les fréres et sceurs de Bose

Bose, le 30 novembre 2006
saint André apbtre

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



