Conclusions of the Conference

Print
Print

iternational ecumenical conference on Orthodox spirituality

Bose, 12 September 2009

XVII Ecumenical Conference

by Fr MICHEL VAN PARYS

Nous cl6turons ce matin le XVlle Colloque cecuménique international de spiritualité orthodoxe, consacré au

combat spirituel du chrétien

Bose, 12 September 2009

XVII International Ecumenical Conference
on Orthodox spirituality
Bose, Wednesday 9 - Saturday 12 September 2009

in collaboration with the Orthodox Churches

SPIRITUAL STRUGGLE

IN THE ORTHODOX TRADITION

Bose, 12 September 2009

Conclusions read by Fr MICHEL VAN PARYS

on behalf of the Scientific Commitee of the Conference

Listen to address:

(in French)

Nous cléturons ce matin le XVlle Colloque cecuménique international de spiritualité orthodoxe, consacré au combat
spirituel du chrétien. L'amitié de la communauté de Bose nous offre, année aprés année, avec une hospitalité
généreuse, le cadeau d'une rencontre amicale et studieuse. Cette méme amitié m'a doucement contraint a vous
proposer quelques réflexions de synthése de notre symposium. Voici donc ce qu’'un moine latin a appris ces jours-ci en
se mettant a I'écoute de la tradition spirituelle orthodoxe.

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/poster.png
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/poster.png
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/convegno/IMG_3859_VanParys.jpg
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/convegno/IMG_3859_VanParys.jpg
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2705&Itemid=
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2705&Itemid=
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2705&Itemid=

1. Nous avons pu constater une convergence remarquable entre la méditation biblique et la méditation théologique sur le
combat spirituel. La lutte spirituelle du chrétien n’est rien d’autre que la réponse active a la grace de la foi et du baptéme.
« Tes péchés te sont pardonnées. Va, désormais ne péche plus », dit Jésus au pécheur. Le sacrement du baptéme nous
immerge mystiguement dans la mort et résurrection de Jésus-Christ. Comment demeurer dans cette vie nouvelle que
I'Esprit du Christ suscite en nous par les sacrements, et I'eucharistie en particulier ? Comment vivre sous le regard et en
présence de Dieu ? Comment veiller sur son cceur, centre mystérieux de notre personne, ce cceur humain inquiet, créé
pour aimer Dieu et le prochain, et pourtant enclin au mal comme le constatent déja les premiéres pages du premier livre
des saintes Ecritures ? Comment ne pas trahir le don gratuit de Dieu ? Commenta vaincre cette résistance en moi contre
la grace de Dieu ?

C'est ici gu'intervient le combat spirituel, I'ascese joyeuse qu'est la vie en Christ Jésus sur cette terre. Le Verbe incarné,
dans son humanité, est le modele a imiter dans la lutte spirituelle. « Ayez en vous les sentiments du Christ », écrit saint
Paul aux chrétiens de I'Eglise de Philippes (Ph 2,5). L’hymne qui suit appelle a imiter le Christ Jésus, a marcher dans
ses pas.

« Lui de condition divine,

ne retint pas jalousement

le rang qui I'égalait a Dieu.

Mais il s’anéantit lui-méme,

prenant la condition d’esclave,

et devenant semblable aux hommes.
S’étant comporté comme un homme,
il s’humilia plus encore,

obéissant jusqu’a la mort,

et & la mort sur une croix » (Ph 2,6-8).

Kénose et humilité du Christ Jésus. Le combat spirituel, plus encore que de se porter contre les passions et les gensées
» (logismoi, cogitationes), se déploie pour la victoire en nous du Christ ressuscité, de son humble amour des hommes.

2. « Repentez-vous, car le Royaume de Dieu est tout proche. » Ce sont les premiéres paroles de Jésus dans son
ministére public. Inlassablement, les apotres et les Péres exhortent le chrétien a la repentance (metanoia). L’homme se
reconnait faible et pécheur devant Dieu et devant ses freres, et met sa confiance en la miséricorde de Dieu. La tradition
monastique attachera la plus grande importance au repentir intérieur et extérieur. Dieu ne dédaigne pas un cceur contrit
et humilié (cf. Ps 50,19). Saint Jean Climaque, en particulier, fait I'éloge du deuil (penthos), de la componction (katanyxis
) et des larmes. Les larmes constituent-elles un nouveau baptéme ? Ne devrions-nous pas plutét comprendre qu’elles
renouvellent la grace du baptéme ? Quoi qu'il en soit, la question posée touche au rapport entre I'ordre sacramentel et
I'expérience spirituelle intime du chrétien et du moine.

3. Le combat spirituel est ascése. Avec saint Maxime le Confesseur, nous pouvons interpréter le mot comme signifiant «
entrainement discipliné » (disciplined training). L'asceése est intérieur et extérieure. Elle a pour but, avec l'aide du Saint-
Esprit, de purifier le coeur en disciplinant les pensées de I'ame et les passions du corps. La praktiké, le labeur du combat
contre les passions désordonnées et pour l'acquisition des vertus (de la crainte de Dieu a I'amour) est le long chemin de
la repentance ou conversion.

En dehors de quatre témoignages sur la formation a la vie spirituelle aujourd’hui en Gréce, en Bulgarie, en Serbie et en
Russie, et abstraction faite des conseils des saints Barsanuphe et Jean de Gaza (Vle siécle), si opportunément
actualisés, il a été peu question, somme toute, de la lutte contre les péchés et les vices. Peut-étre méme pas
suffisamment. Avons-nous assez pris en considération la lutte contre le malin, combattu par Jésus au désert et au jardin
de Getsémani, et don nous demandons notre Pére au ciel, dans I'oraison dominicale, de nous délivrer ?

A plusieurs reprises, cependant, nous avons réfléchi a la racine du péché et des vices : la philautie (philautia). Pouvons-
nous la définir comme l'idolatrie de soi ? Elle se comprend mieux en la mettant en contraste avec la kénose et I'humanité
de Jésus évoquée en Ph 2,6-11. Il ne s’approprie pas, il ne saisit pas comme une proie son étre-Dieu, il se décentre vers
le Pére et vers notre humanité. Son ascése est celle de I'obéissance du nouvel Adam (cf. Rm 5).

Sans doute devons-nous rattacher l'ouverture des pensées du cceur (exagoreusis) dans cette perspective de
I'apprentissage de I'obéissance d’amour de Jésus-Christ.

4. La psychologie moderne est venue a notre secours pour nous aider a mieux cerner cette philautie, dont I'orgueil est
'aboutissement ultime, comme l'avaient déja compris les Péres du désert. Déja saint Antoine le Grand notait que
I'orgueil est I'ultime tentation du moine et que I'humilité est son antidote absolu.

La grande tradition monastique avait déja analysé les méandres psychologiques infinis de l'orgueil (idolatrie du soi
incertain et non aimé ?), comme elle a discerné les périlleux progres dans I'humilité (saint Macaire d’Egypte, Epistula ad
filios Dei ; saint Benoit, Regle 7 ; saint Jean Climaque, Echelle). Cette mise en paralléle des résultats des recherches
contemporaines en psychologie et de la tradition (saint Jean Climaque en particulier) donne a penser et ouvre des
perspectives pour la formation des nouvelles générations monastiques au combat spirituel.

Ne pourrions-nous pas définir 'ascése de I'humilité comme cette attention admirative d’autrui (mon frére est meilleur —

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



diraient les moines) et comme la juste estime de soi des serviteurs de la parabole qui ont regu cing et deux talents ?

5. L'ascese est une lutte pour arriver a la vérité sur soi devant Dieu, a ses propres yeux et devant le frére, la sceur. Elle
est aussi un combat pour l'agape. Mieux vaut sans doute traduire agape par le verbe aimer. Saint Maxime le Confesseur
nous a rappelé que la création de 'homme et sa re-création en Christ Jésus, notre nature authentique, n'a d'autre but
que I'homme puisse recouvrer librement sa capacité d'aimer Dieu et le prochain. La lutte contre les passions (contre
nature, para physin) conduit, avec l'aide de Dieu, a l'apatheia (I'impassibilité) qui habilite 'hnomme a la communion
d'amour avec Dieu et avec le autrui. Saint Luc de Simphérapol est un exemple merveilleux de cette agape, aimer dieu et
le prochain.

Le fruit du combat pour l'agapé est aussi l'unification intérieure_ de 'homme, l'intégrité de son étre-corps, ame et esprit. «
La ou deux ou trois sont réunis en mon nom, la je suis au milieu d'eux » (Mt 18,20). Depuis Clément d'Alexandrie au
moins, cette union s'entend déja de I'unification de la personne, corps, &me et esprit. Jean Climaque (Ad pastorem 100),
saint Serge de Radonege et saint Séraphim de Sarov nous I'ont rappelé:

« Que l'esprit et le coeur soient unis dans la priére et que les pensées de I'ame ne soient pas dispersées ... Le coeur est
ardent de ferveur spirituelle, et dans cette ferveur resplendit la lumiére du Christ, qui remplit 'homme intérieur tout entier
de paix et de joie » (Saint Séraphim de Sarov).

6. Le cceur de I'homme est le lieu de la rencontre avec Dieu, de sa visite. Il est aussi le lieu ou se déroule le combat
spirituel. Lieu d'écoute de la Parole de Dieu qui purifie le cceur, lui donne intelligence et sagesse, lui donne la force de
l'obéissance. Lieu et source des pensées de méchanceté, enseigne Jésus (Mc 7,21-23; Mt 15,19), le cceur doit devenir
libre et s'unifier comme nous l'avons entendu a plusieurs reprises.

Mais il y a d'autres lieux du combat spirituel: le monde en sa mondanité et I'Eglise qui toujours de nouveau doit se laisser
conduire au désert par son Epoux.

Le métropolite Georges (Khodr) nous a rappelé que le combat spirituel du chrétien n'a pas seulement lieu dans le coeur
de chaque croyant. Il a pour enjeu l'unité de I'Eglise de Dieu et la communion entre les Eglises de Dieu. Dans I'Eglise se
poursuit le combat du Christ Jésus pour rassembler dans l'unité les enfants dispersés de Dieu (Jn 11,52). « Dans le
combat spirituel pour l'unité de I'Eglise, la crédibilité de I'Eglise sur terre est en fonction de son témoignage de
communion ecclésiale. Or la communion ecclésiale a un langage, celui de I'amitié d'abord. » (Georges Khodr).

A ce niveau aussi, la kenosis, I'anéantissement jusqu'a la mort sur la croix du Messie, trace un chemin d'humilité pour les
Eglises. Purifiées par le sang du Verbe incarné, elles méneront le beau combat de la foi (cf. 1Tm 1,18) pour que la
charité prévale.

Et le métropolite Kallistos nous propose un enseignement tout proche, celui du combat pour le salut des hommes et des
femmes, nos contemporains.

7. «Il'y a plus de bonheur a recevoir qu'a donner »: avons-nous bien compris cette parole de Jésus? Tout au long de
I'histoire de I'Eglise, méme apres les ruptures et les anathémes, les échanges se poursuivent. L'Eglise latine doit tant
aux traditions grecques, syriaques, coptes... L'Esprit saint, de toute évidence, ne tient pas compte des barriéres
confessionnelles. Comment expliquer autrement que Isaac, évéque « nestorien » de Ninive, ait été recu et est recu par
nos Eglises comme un saint docteur de la vie spirituelle? Il est entre les mains des moines de la sainte montagne de
I'Athos, des moines d'Optina, des moines de Sihastria, des moines coptes de Scété, des moines éthiopiens.

Nous recevons des « saints » que I'Esprit suscite dans les Eglises divisées, nous les traduisons, nous les recevons. Nous
pouvons faire confiance a l'action du Saint-Esprit. Nous I'avons vécu ensemble ici cette semaine a Bose. L'échange des
dons, oui. Car le dialogue de la charité précede et accompagne le dialogue théologique de la vérité.

Le combat spirituel sera nétre jusqu'a notre dernier souffle. Tel fut déja la mise en garde de saint Antoine le Grand. Avec
saint Jean Colobos, un autre géant spirituel du désert, apprenons que la lutte spirituelle nous est nécessaire, car elle
nous rappelle notre misere de pécheurs:

"Abba Poemen a raconté ceci au sujet d'abba Jean Colobos. Il supplia dieu et les passions lui furent enlevées. Et en cela
il devint sans souci (amerimnos). Il s'en alla trouver un ancien et lui déclara: "Je constate que jai le repos (
anapauomenos) et que je n'ai aucun combat." L'ancien lui répondit: " Va, supplie dieu que le combat te vienne, car I'ame
progresse grace aux combats." Et lorsque vint le combat, il ne pria plus que le combat lui fut enlevé, mais il dit:
"Seigneur, donne-moi la patience (hypomone) dans les combats." » (Jean Colobos 13).

Byzantine style, egg tempera cm 32x40

Conclusion

Tout au long de ces quatre jours de notre symposium, nous avons pu admirer l'icbne peinte a notre intention, celle du
combat de Jacob.

Dans le fond, un peu au loin, nous voyons Jacob endormi a Bethel (la maison de Dieu), voyant en songe I'échelle qui
relie la terre au ciel, ainsi que les anges de Dieu qui y montent et descendent. Jacob fuit la fureur de son frére Esad,
quitte la Terre promise et en méme temps la présence du Dieu d'Abraham et d'lsaac (Gn 28). Sur l'avant-plan, nous
voyons Jacob qui lutte avec I'ange (Gn 32). Il revient en cette méme Terre promise, comblé de douze fils et de biens

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4


https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/convegno/IMG_3689_ A001689A.jpg
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/convegno/IMG_3689_ A001689A.jpg

considérables. Mais avant de rencontrer son frére Esall avec crainte et tremblement, et afin de pouvoir se réconcilier
avec lui, Jacob est surpris par I'ange de Dieu, qui lutte avec lui toute la nuit, jusqu'a lI'aube. Combat mystérieux qui fait de
Jacob un voyant de Dieu, Israél, et aussi le blesse pour le restant de ses jours.

A sa maniére, l'icobne décrit picturalement I'ambigiité, ou mieux le paradoxe pascal, du combat spirituel du chrétien.
Notre nature humaine blessée y devient ce qu'elle est par la grace du baptéme, de la chrismation et de I'eucharistie,
morte et vivifiée en la croix et la résurrection de Jésus-Christ. Le contexte scripturaire de I'lcne nous renvoie également
a la rencontre avec le frere, le frére ou la sceur dans la foi et la filiation divine baptismale, le frére ou la sceur aussi en
humanité. Le combat spirituel élargit notre cceur, afin qu'il apprenne a accueillir le don de Dieu, afin qu'il s'ouvre a
I'amour du prochain, afin qu'il se laisse purifier, unifier par le Saint-Esprit.

p. MICHEL VAN PARYS
on behalf of the Scientific committee

All the items about the

XVIl International Ecumenical Conference

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4


https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=
https://monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=

