Introductory lecture

Print
Print

XI International liturgical conference

VATICAN COUNCIL I

Liturgy, Architecture, Art

Bose, 30 May - 1 June 2013

Monastery of Bose

National Office for the Church's Heritage of the Italian Bishops’ Conference
Rivista Liturgica

INTRODUCTORY LECTURE BY ENZO BIANCHI
(italian original version)

Bose, 30 maggio 2013
Introduzione

Eminenza,

cari vescovi,

esimi relatori

e voi tutti che partecipate a questo Convegno,
un saluto da parte mia e della Comunita

che vi accoglie con gioia.

Per fare memoria dei 50 anni della Sacrosanctum Concilium abbiamo quest'anno modulato il nostro programma attorno
al tema di Liturgia, architettura e arte, in una forma meno analitica rispetto agli altri anni. Si trattera certamente di fare
non tanto una commemorazione dell'evento conciliare guardando indietro, quanto piuttosto di leggere oggi, dopo 50
anni, le vie che si sono aperte e le prospettive per il futuro.

Chiedo subito molta comprensione per quello che osero dire, sicuro che, non possedendo nessuna autorita ma solo
delle convinzioni, convinzioni di un cristiano e di un monaco che pratica la liturgia e quindi riflette anche su di essa, potro
fare e destare domande piuttosto che indicare soluzioni, guardando al futuro.

Per questo, inizio, a mo’ di introduzione, con una lettura del contesto in cui sono maturate alcune mie convinzioni, un
contesto determinato da cinquant’anni vissuti dopo la costituzione conciliare Sacrosantum Concilium, anni segnati dalla
riforma liturgica, ma anche anni in cui nella storia dell’'occidente & avvenuta un’evoluzione, antropologica prima che socio-
politica, rapida e profonda. Questo mezzo secolo coincide anche con gli anni della mia vita consapevole, della mia vita
cristiana e monastica, del mio crescere dalla giovinezza alla vecchiaia: in essi ho visto, ho seguito da vicino, sono stato
coinvolto nella riforma liturgica e nella vita della chiesa che ne & scaturita. E certo non posso non dichiarare una mia
impressione meditata e verificata, in base alla quale dividerei questi cinquant’anni di post-concilio e di riforma liturgica in
due periodi. Il primo, fino al 1990 circa, in cui si registra una ricezione convinta della riforma liturgica; il secondo, dal 1990
fino a oggi, in cui si registra invece prima una stasi, poi una certa diffidenza verso la riforma, dando di conseguenza inizio
a una reinterpretazione restrittiva e anche a una correzione del cammino fatto fino ad allora. L'istruzione Liturgiam
authenticam, promulgata dalla Congregazione per il Culto Divino il 28 marzo 2001, e forse il culmine di questa nuova
tappa della ricezione.

L'«oggi» della vita ecclesiale, un oggi che riguarda a grandi linee gli ultimi vent'anni, & contrassegnato dal conflittola
liturgia, che per sua natura vuole essere luogo di comunione e spazio in cui il Signore risorto e vivente dona alla sua
comunita la pace (Rax vobis!»: Gv 20,19.21.26), € luogo di conflitto, di contrapposizione, di delegittimazione gli uni degli
altri, di accuse che si nutrono di una logica settaria e in ogni caso non conforme allo spirito del Vangelo. Tutta la chiesa
ne soffre, & una chiesa «afflictap per riprendere un’espressione del magistero, e in questa vera e propria situazione di
aporia in cui molti non sanno cosa dire e cosa fare si registra una paralisi che non e conservazione della tradizione né
preparazione di un futuro ecclesiale fecondo; si registra una confusione, perché a molti riesce difficile comprendere dove
va la chiesa; si registrano tentativi di ritorni nostalgici alle tradizioni, senza che si punti a un limpido attingere alla grande
tradizione, in modo da avventurarsi sereni in quest'ora ecclesiale che richiede un rinnovamento dell’evangelizzazione,
una nuova grammatica per comunicare il Vangelo agli uomini e alle donne di oggi.

Possiamo dunque chiederci: la liturgia che viviamo oggi nella chiesa, la liturgia voluta dal Concilio Vaticano Il — «la grande
grazia del secolo XX», come I'ha definito Giovanni Paolo Il (cf. Lettera apostolica Novo millennio ineunte [6 gennaio
2001] 57) —, € in grado di essere il luogo, il sito in cui i fedeli possono essere soggetti della fede cristiana, capaci di

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//#
https://monasterodibose.it//en/hospitality/conferences/liturgy/1214-2013-vatican-council-ii
https://monasterodibose.it//en/hospitality/conferences/liturgy/1214-2013-vatican-council-ii
https://monasterodibose.it//en/hospitality/conferences/liturgy/1214-2013-vatican-council-ii
https://monasterodibose.it//en/hospitality/conferences/liturgy/1214-2013-vatican-council-ii
https://monasterodibose.it//en/hospitality/conferences/liturgy/1214-2013-vatican-council-ii
https://monasterodibose.it//en/hospitality/conferences/liturgy/1214-2013-vatican-council-ii
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni_liturgici_internazionali/2013/CLI_13_30_05_am 044.jpg
https://monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni_liturgici_internazionali/2013/CLI_13_30_05_am 044.jpg

sperimentare che cosa la fede permette di vivere, capaci di accogliere una speranza da offrire e proporre agli altri
uomini? Oppure la liturgia € tentata di diventare un non-luogo, cioé uno spazio in cui gli uomini non vivono il loro oggi
nell’oggi di Dio, in cui non trova accoglienza I'umanita reale, concreta e quotidiana, in cui si consuma un «sacro» che nulla
ha a che fare con Gesu Cristo, I'exeghésato del Dio vivente (cf. Gv 1,18)?

E in questo contesto che voglio suscitare domande sul nostro futuro di credenti, convinti che la liturgia sia fons et culmen
» (cf. Sacrosantum Concilium 10) di tutta la loro identita, del loro stare nel mondo. Molti sarebbero gli ambiti sui quali
potremmo interrogarci, ma io mi limito ad analizzarne brevemente tre:

1. Liturgia e Parola.
2. Liturgia e spiritualita.

3. Liturgia ed evangelizzazione.

Ripeto, avrei potuto sceglierne altri, forse di uguale valore, ma mi fermo a un numero di elementi minore di quello dei
sassi scelti dal Dio vivente, cinque, e messi nella propria sacca dal re David prima di andare in battaglia (cf. 1Sam 17,40).

1. Liturgia e Parola

Nel suo intervento all’81° Katholikentag tenuto a Bamberg nel luglio del 1966 Joseph Ratzinger, dando alcune risposte
alle obiezioni gia allora sollevate nei confronti della riforma liturgica, indicata da lui come «segno di contraddizione» («Le
catholicisme aprés le Concile», in La documentation catholique hors-série 1 [2005], p. 6), affermava che l'originalita del
culto cristiano sta nel suo «essere essenzialmente annuncio della buona notizia alla comunita riunita in assemblea e
accoglienza di essa da parte della comunita che risponde» (ibid.). Dunque Parola di Dio rivolta alla chiesa e parola della
chiesa rivolta a Dio. Egli affermava ancora: «Purificando la Parola dal suo carattere rituale per ridonarle il suo carattere di
Parola, la riforma liturgica ha compiuto un atto di importanza decisiva ... La Parola si era svuotata diventando rito, e la
riforma liturgica non ha fatto altro che rimettere in valore la verita della Parola e, nello stesso tempo, la verita del culto
della Parola» (ibid., p. 7).

Questo tema del «culto secondo iL6gos», che riprende I'espressione paolina toghiké latrefa» (Rm 12,1), & caro a Joseph
Ratzinger e sovente l'attuale papa € tornato su di esso, con precisazioni penetranti, in quanto egli & convinto — sono
ancora parole sue — che «la liturgia non consiste nel riempirci del sentimento del sacro, per mezzo di fremiti e di allusioni,
bensi nel metterci di fronte alla spada tagliente della Parola di Dio (cf. Eb 4,12)» (ibid.). Non a caso nell’Esortazione
apostolica post-sinodale Verbum Domini (30 settembre 2010) Benedetto XVI, dopo aver parlato per la prima volta nel
magistero dell'analogia Verbi (8 7), & giunto a parlare della sacramentalita della Parola (8 56), sacramentalita da
comprendersi in analogia con la presenza di Cristo nell’eucaristia e con I'incarnazione del Verbo in Gesu di Nazaret.

Certo, l'ispirazione di tali affermazioni pud essere trovata in Agostino: acramentum, [id est] tamquam visibile verbum» (
Commento a Giovanni 80,3); ma con l'attuale comprensione della sacramentalita della Scrittura dovremmo cogliere
diversamente la liturgia della Parola: non piu come preparazione alla messa ma essa stessa come comunicazione di Dio,
come parte dell'alleanza tra Dio e il suo popolo. Si tratta di comprendere che «la Parola precipita in gesto sacramentale
eucaristico» (Louis-Marie Chauvet) e che la Parola proclamata, predicata, ascoltata rende partecipe l'assemblea
all'azione di Dio, al suo dabar, parola-evento, che € il mistero rivelato e celebrato.

Nel prossimo futuro un vero impegno della chiesa dovrebbe dunque essere rivolto all'acquisizione e alla comprensione di
guesta qualita sacramentale della Parola, senza la quale permane la patologia di un primato dell’eco della Parola di Dio
detta e predicata, e non della Parola stessa. E Cristo stesso che “adest praesens in medio” (cf. Sacrosantum Concilium
7), che parla quando si proclamano le Scritture che contengono la Parola; non solo, & il Signore che opera, agisce, crea
'evento di salvezza, con una presenza testamentaria che sancisce l'alleanza con la chiesa sua sposa. Purtroppo &
caduta nel dimenticatoio una preziosa sottolineatura presente nelle premesse all'Ordinamento delle letture della messa
del 1981, dove uno dei compiti di chi presiede la liturgia & cosi espresso: «[egli] alimenta la fede dei presenti per cio che
riguarda quella Parola che nella celebrazione, sotto I'azione dello Spirito Santo, si fa sacramento» (8 41). La Parola di
Dio viene a noi dal sacramento delle sante Scritture che la chiesa prende in mano per spezzare la Parola stessa.

Lo richiamo ancora una volta: occorre comprendere la liturgia come esegesi viva della Parola di Dio e luogo ecclesiale
del discernimento e dell'esegesi della Parola stessa. La liturgia della Parola & una vera e propria cristologia in cui Cristo
& I'exeghésato di Dio nella potenza dello Spirito santo. E nella liturgia della Parola che Cristo & Kyrios pit che mai, che &
Pantokrator, Omnitenens — direbbe Agostino — delle Scritture, di Mose, dei Profeti e dei Salmi (cf. Lc 24,44), perché li
rende una parola, lui stesso Parola di Dio. Come ha operato la klasis to0 artou (cf. Lc 24,35; At 2,42), cosi opera la klasis
to0 légou. Perché dunque si continua giustamente a preoccuparsi del discernere il corpo del Signore, ma non ci si
preoccupa ugualmente del discernimento della parola del Signore? La liturgia & questo discernimento. Manca tuttora una
riflessione adeguata sull’esegesi liturgica delle Scritture, dimenticando anche il fatto che i fedeli cattolici hanno il loro
contatto con le sante Scritture quasi esclusivamente nella liturgia eucaristica: solo attraverso questa riflessione si potra
condurre i cristiani a vivere la verita del sacramentum quale visibile verbum!

2. Liturgia e spiritualita

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



Devo confessare tutta la mia preoccupazione, vorrei anche dire la mia sofferenza per una permanente incomprensione
del rapporto tra liturgia e spiritualita, anzi per un misconoscimento che, secondo la mia osservazione della prassi delle
chiese locali, diventa sempre piu profondo e attestato. Liturgia e preghiera cristiana continuano a soffrire di una
dicotomia, di una separazione che impoverisce I'una e l'altra. La liturgia rischia di essere prevalentemente «rito» e la
preghiera di essere prevalentemente «devozione». Occorrerebbe invece armonizzarle e, soprattutto, fare in modo che la
liturgia sia canone, traccia e ispirazione della preghiera personale. Si pensi alla possibilita di vivere di piu I'anno liturgico
non solo nella liturgia ma nella preghiera stessa dei fedeli (si veda, per esempio, la novena di Natale): molte possibilita
del passato sono state tralasciate e cosi per i fedeli € restato il vuoto... Oggi, con la molteplice offerta di elementi
appartenenti a spiritualita non cristiane, si rischia di vivere «iniziative, eventi» (non li chiamo liturgie, perché non meritano
guesto nome) in cui sono piu presenti elementi esoterici che non un’ispirazione biblica e liturgica cristiana. Errori nel
pregare significano errori nella fede!

Chi come me per ragioni anagrafiche ha conosciuto una vita cristiana alimentata dai gia populi cristiani exercitia», da
devozioni e manifestazioni della pieta popolare, ha nutrito grandi speranze nell'ora della riforma liturgica: in quel
momento infatti si scopriva e si assumeva la convinzione che la vita spirituale personale non puo avere altra fonte che
non la liturgia, la liturgia eucaristica innanzitutto, la liturgia delle ore, la liturgia dei sacramenti. Come non confessare che
la restaurazione della veglia pasquale voluta dalla riforma di Pio XII all'inizio degli anni '50 del secolo scorso cambio la
nostra spiritualita, ponendo al suo centro il mistero pasquale, il mistero della morte e resurrezione del Signore Gesu? Fu
proprio la mia generazione a tenere sul comodino come libro eccellente di preghiera personale il piccolo messale nelle
edizioni prima del Caronti, poi del Lefebvre, infine, in gioventu, quello del Feder. L’eucologia delle collette del tempo
liturgico e per le varie necessita, la liturgia delle ore domenicale erano la fonte della nostra spiritualita.

Ma cosa € successo dopo, in contraddizione con l'intenzione della riforma liturgica e I'amplissimo materiale che essa
poneva a disposizione quale fonte di spiritualitd autentica per ogni cristiano? Perché i giovani, anche quelli piu
consapevoli, non possiedono piu il messalino? Perché in Italia le diocesi e i loro uffici liturgici, quando vi & un’assemblea
diocesana, o di presbhiteri, o di religiose, anziché celebrare la liturgia delle ore preferiscono fabbricare, sovente con
dilettantismo, delle liturgie in cui non si € piu capaci di esprimere una lex orandi? Come non ricordare che nell’ultimo
Convegno ecclesiale nazionale, tenutosi a Verona nell'ottobre del 2006, nellora del tramonto non avvenne la
celebrazione dei vespri ma una celebrazione disordinata e inconsistente, in cui si privilegiavano immagini che apparivano
sullo schermo?

Gia all'inizio del XX secolo Pio X affermava che «la fonte prima e indispensabile alla quale i fedeli devono attingere uno
spirito veramente cristiano € la liturgia» (cf. Motu proprio Inter sollicitudines [22 novembre 1903], Introduzione) e
Giovanni Paolo Il lo ha riconfermato con queste parole: «Niente di tutto cid che facciamo noi nella liturgia pud apparire
come piu importante di quello che invisibilmente, ma realmente fa il Cristo per I'opera del suo Spirito» (Lettera apostolica
Vicesimus quintus annus [4 dicembre 1988] 10). Eppure nella spiritualita attuale, basta leggere gli autori «spirituali» piu in
voga, il riferimento alla liturgia € assente: molti sono i riferimenti alla preghiera, rarissimi quelli alla liturgia... Sono
contento che si parli del rapporto tra Bibbia e spiritualita, che si parli della lectio divina, ma vorrei che lo stesso sforzo
fatto da alcuni vescovi, da alcune chiese locali e da molti fedeli per la lectio fosse accompagnato da un’attenzione, da un
impegno a favore della liturgia, la fonte della spiritualita: tutto questo nella consapevolezza che il sito privilegiato per
accogliere la Parola & proprio la liturgia! La seconda parte dell’Esortazione apostolica Verbum Domini, intitolata Verbum
in ecclesia (88 50-89), e ricca di indicazioni a questo proposito.

Si legge nel n. 90 della Sacrosantum Concilium: «La preghiera pubblica della chiesa sia la fonte della pieta e I'alimento
della preghiera personale». Va detto che questa affermazione non ha fin qui trovato un’attuazione e attende nel
prossimo futuro un impegno serio da parte di tutte le chiese locali. Nei prossimi anni la liturgia dovra rispondere alla
domanda di un’atmosfera orante, senza per questo cadere in espressioni devote e intimistiche. Si, questa divaricazione
tra liturgia e spiritualita — mi rincresce dirlo — € anche dovuta alla responsabilita di operatori liturgici e pastorali che di
fatto non riconoscono alla liturgia la qualita di fonte della teologia, della spiritualita e, di conseguenza, della pastorale.
Cosi la spiritualitd € sempre piu narcisistica, sempre piu preoccupata di fornire soluzioni terapeutiche, sempre piu
individualista e, come tale, &€ un elemento che ostacola l'assiduita, la partecipazione alla liturgia della chiesa, che é
«partecipazione attiva»aegtuosa participatio» (Sacrosantum Concilium 14), quando riesce a nutrire, cioé a essere accolta
come cibo nella vita di fede del credente. Perché nella liturgia cristiana si tratta di accogliere, non di dare; si tratta di
diventare soggetti di fede, speranza e carita, non di fare.

| cristiani oggi vogliono trovare nella liturgia il luogo in cui sperimentare — come accennavo nell’introduzione — cio che la
fede permette di vivere, cid che puo ispirare e plasmare il loro comportamento, cid che essi possono sperare e dunque
testimoniare. E nella liturgia che dovrebbe accadere che Gesu Cristo parla e chiama: «Se tu vuoi..., vieni..., seguimi...,
alzati e cammina..., andate...», non nell'intimita individualistica nutrita da letture devote o nell’lambito di assembramenti
in cui si testimonia non la presenza del Signore e il risuonare della sua «Parola viva ed efficace» (cf. Eb 4,12), ma si
afferma piuttosto: «C’ero anch’io!».

3. Liturgia ed evangelizzazione

Infine, vorrei indicare un impegno per il prossimo futuro, quello per la valorizzazione del legame esistente tra liturgia ed
evangelizzazione. Va detto che in verita I'impressione & che si sia imboccata la strada esattamente opposta. Mi riferisco
al recente documento della Conferenza Episcopale Italiana: Orientamenti pastorali dell’episcopato italiano per il decennio
2010-2020, «Educare alla vita buona del Vangelo» Ebbene, é significativo: in questo testo, che vuole essere ispiratore

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



per la nuova evangelizzazione, per I'educazione all'interno della comunita cristiana, sono dedicate dieci righe (per
'esattezza al 8 39), un terzo di una pagina su un totale di oltre cento pagine. E potrei anche dire che quelle poche righe,
contenenti un riferimento agli Orientamenti pastorali pubblicati nel 2001, Comunicare il Vangelo in un mondo che cambia
(8 49), sono entrate all’'ultimo momento e in seguito a una forte pressione... Purtroppo tra liturgia e missione permane
un’opposizione, mentre sarebbe necessario affinare tra di esse la sinergia.

In verita la chiesa puo educare alla fede celebrando in primo luogo il «mistero della fede» con la sua liturgia e i suoi
sacramenti, perché proprio la liturgia € il primo atto di evangelizzazione: alle fonti del'’educazione alla fede, alle fonti
dell’evangelizzazione, alle fonti della vita cristiana c’e la liturgia. Non c’'@ martyria, non c’'e diakonia e non c’é koinonia
senza la priorita della leitourghia, dove il «mistero della fede» abilita alla missione e al servizio degli uomini, creando e
nutrendo lo spazio della comunione, che & sempre comunione in Cristo stabilita nella potenza dello Spirito santo. Si,
gueste verita si proclamano quasi sempre ma poi, come un fiore all'occhiello del caro estinto, non hanno una reale forza
per la missione e per la pastorale cristiana!

Se é vero I'adagio caro a Henri De Lubac, secondo cui non solo «la chiesa fa la liturgia» ma anche «la liturgia fa la chiesa»,
allora alla liturgia va riconosciuto il carattere fontale rispetto a cio che la chiesa vive. Ma se non si & capaci di mostrare
guesta evidenza nel tessuto dell’azione ecclesiale, perché poi continuare a lamentarsi dello scarso rapporto vissuto dai
credenti nei confronti dell’eucaristia domenicale? La pratica della fede, il primo annuncio della fede, I'educazione alla
fede possono forse fare a meno della «fede pregata», cioé dellditurgia, «eloquenza ecclesiale della fede8 L'incapacita
mistagogica che contrassegna le nostre liturgie non dipende proprio dal fatto che la liturgia non € sentita come annuncio
della buona notizia, come comunicazione del Vangelo, ma € piuttosto vissuta come qualcosa che compete al cristiano,
come una sorta di obbligo che fa parte della vita cristiana ma che non ne ¢ la fonte?

Queste e altre domande che si potrebbero porre non sono retoriche, ma a mio avviso saranno proprio le risposte date a
esse a indicare degli itinerari decisivi per il futuro della chiesa.

Conclusione

Vorrei sintetizzare questo mio intervento attraverso un’urgenza che pu0 aiutare a tenere insieme in modo fecondo e
«canonico» i rapporti tra la liturgia e, rispettivamente, la Parola, la spiritualita, I'evangelizzazione.

La liturgia € luogo dell'esperienza della Parola e dello Spirito, ma luogo che resta umano, umanissimo, in cui I'uomo
intero, nella sua unita di corpo, psiche e spirito, &€ soggetto dell'esperienza del Dio che viene alluomo. Ecco, solo con
un’attenzione e un’intelligenza che sappia cogliere 'umanita della liturgia € possibile accogliere in essa il «mistero della
fede». Si legge nel prologo del quarto vangelo: «Dio nessuno lo ha mai visto, ma il Figlio», 'uomo Gesugxeghésato, ce
ne ha fatto il racconto». Parallelamente, potremmo dire che solo nellumanita autentica della liturgia si puod trovare il
racconto di Dio, perché la liturgia € I'exeghésato, qui e ora, per noi cristiani.

ENZO BIANCHI

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4



